
                                   Mission Orthodoxe saint Jean (Maximovitch)                  

                                                                          

                 DocOrtho: Saint Antoine-le-GrandDocOrtho: Saint Antoine-le-Grand

                                    

                                          Mémoire le 17 janvier          

                                         

1



Le 17 janvier, nous célébrons la mémoire de notre Saint Père Théophore ANTOINE
le GRAND

Saint Antoine, la première fleur du désert, naquit vers l'an 250, dans le petit village de 
Coma, en Haute-Egypte. Ses parents, nobles et riches chrétiens, l'élevèrent dans la foi 
et la crainte de Dieu. Ils se chargèrent eux-mêmes de l'éducation du jeune garçon, car 
Antoine ne souhaitait pas se mêler aux jeux turbulents des autres enfants et 
n'éprouvait que mépris pour les sciences profanes. Il ne sortait de la maison que pour se 
rendre à l'église, où il suivait avec attention la lecture des Livres Saints et le récit des 
exploits des Saints.

Vers l'âge de vingt ans, la mort de ses parents le laissa à la tête du patrimoine familial 
et seul responsable de l'éducation de sa jeune soeur. Un jour, comme il se rendait à 
l'église en méditant sur la vie paisible et dégagée de tout souci des Apôtres et des 
premiers Chrétiens, il entendit la lecture de ces paroles de l'Evangile: «Si tu veux être 
parfait, vends tout ce que tu as, donne-le aux pauvres, puis viens et suis-moi» (Mat. 
19:21). Convaincu qu'elles n'avaient été dites que pour lui, il alla partager sans retard 
toutes les terres qu'il possédait entre ses voisins, vendit ses meubles et en distribua le 
prix aux pauvres, ne gardant que le nécessaire pour établir sa soeur. Une autre fois, 
après avoir entendu lire les paroles: «Ne soyez pas en souci du lendemain» (Mat. 6:34), il
décida de renoncer définitivement au monde, distribua le reste de ses biens, confia sa 
soeur à quelque personne vertueuse et quitta sa maison pour embrasser la vie ascétique.

Or, en ce temps-là, il n'existait pas encore de monastères constitués. On ne trouvait que
quelques hommes vivant en solitaires non loin de leur village, dans le jeûne et la prière. 
Un de ces anciens demeurait non loin de là. Antoine se proposa donc de l'imiter. Il 
s'installa lui aussi dans un lieu isolé, où, l'esprit libre de toute préoccupation et de tout 
souvenir de sa vie passée, il travaillait de ses mains, distribuait ses surplus aux pauvres, 
méditait les Livres Saints et s'efforçait de garder imperturbable la prière en son coeur.
Semblable à une abeille industrieuse, chaque fois qu'il entendait louer la vertu de 
quelque solitaire, il se rendait auprès de lui, observait l'humilité des uns, la 
mortification, l'assiduité à la prière ou à la méditation des autres et, une fois rentré 
dans sa cellule, il s'efforçait de rassembler en lui-même toutes ces vertus.

Le démon, envieux de toutes les bonnes actions des hommes, ne pouvant souffrir de voir 
une telle ardeur en un si jeune homme, décida de partir en guerre contre lui. Il lui 
suggéra d'abord le souvenir des biens qu’il avait quittés, de sa soeur qu'il avait 
abandonnée et de tous les plaisirs de sa vie passée. Puis il lui représenta de manière 
épouvantable les difficultés de la vie ascétique, la faiblesse de son corps, le long combat 
qu’il aurait à soutenir pendant des années et tout un nuage épais de pensées diverses. 
Comme Antoine résistait à ces assauts par la fermeté de sa foi, la patience et la prière 
continuelle, le Malin passa à l’attaque sur un autre front. Il lui présenta à l'esprit des 

2



pensées d'impureté et excita ses sens juvéniles par quantité de suggestions obscènes. 
Et, voyant qu'il tenait bon, il prit de nuit l'apparence d'une femme qui l'invitait au péché 
par des gestes effrontés.

Mais le vaillant soldat du Christ repoussa Satan par le souvenir des peines de l'enfer. Le 
démon excédé lui apparut alors sous l'aspect d'un enfant hideux et sombre et, se 
présentant comme l'esprit de la fornication, il reconnut avoir été vaincu par lui. Devant 
cette apparition aussi ridicule, Antoine le repoussa avec dédain, en chantant: «Le 
Seigneur est mon secours, et je mépriserai tous mes ennemis» (Ps 117:7). Il était en 
effet convaincu que ce n'était pas lui-même qui avait remporté cette première victoire, 
mais la Grâce de Dieu qui était en lui (cf. I Cor. 15:10). C'est pourquoi, sagement averti 
par les Saintes Ecritures des diverses machinations des démons, il ne se laissait pas 
endormir dans une trompeuse sécurité; mais, toujours sur ses gardes, il travaillait avec 
encore plus de soin à réduire son corps en servitude, de peur que, victorieux dans un 
combat, il ne se trouvât vaincu dans un autre. Ayant désormais affermi sa résolution par 
une sainte habitude, il n'éprouvait plus de peine à passer souvent la nuit entière en 
prière, il ne mangeait qu'un peu de pain et de sel, de deux jours en deux jours, et se 
refusait toute consolation humaine. Oubliant le temps déjà passé dans ce genre de vie et
sans cesse tendu plus avant (cf. Philippiens 3:14), il considérait chaque jour comme le 
début de son ascèse et faisait sienne les paroles du Prophète Elie: «Le Seigneur est 
vivant, et il faut que je paraisse aujourd'hui en sa présence» (III Rois 18:5).

C'est ainsi quil passa à l'offensive et se choisit pour retraite un des anciens sépulcres 
creusés par les païens. Ne pouvant souffrir cette provocation, Satan vint l'assaillir de 
nuit avec toute une troupe de démons. Ils l'accablèrent de tant de coups qu'ils le 
laissèrent à terre, couvert de plaies. Quand l'ami chargé de son ravitaillement le 
découvrit ainsi à demi-mort, il le transporta en hâte à l'église. Mais aussitôt qu'il eût 
repris ses sens, Antoine supplia son ami de le transporter de nouveau dans le sépulcre. 
Incapable de se tenir debout, il priait allongé et défiait audacieusement les démons. 
Ceux-ci pénétrèrent en foule dans le tombeau, en prenant l'apparence de toutes sortes 
de bêtes sauvages et de reptiles. Le preux guerrier était assailli de tous côtés, mais il 
les repoussait en leur criant avec force: «Si vous aviez quelque pouvoir un de vous 
suffirait pour m'abattre; mais comme le Seigneur vous a enlevé votre force, vous 
essayez de m'épouvanter par votre nombre. Le signe de votre faiblesse est bien que vous
en êtes réduits à prendre la forme d'animaux dépourvus de raison. Si vous avez quelque 
pouvoir contre moi, allez, ne tardez pas davantage, attaquez! Si vous ne pouvez rien, 
inutile alors de vous agiter ainsi. Le signe de la Croix et la foi me sont un rempart 
inexpugnable! » Les démons, impuissants, en étaient réduits à grincer des dents de rage. 
Finalement le Seigneur Jésus-Christ vint à son secours et mit en fuite ces esprits des 
ténèbres, en apparaissant du haut du ciel entouré d'une éclatante lumière. Antoine lui 
demanda: «Où étais-Tu, Seigneur? Pourquoi n'as-Tu pas fait cesser plus tôt ce combat?»
Le Christ lui répondit: «J'étais là, à tes côtés. Mais je voulais être spectateur de ton 

3



combat. Puisque tu as résisté avec tant de courage, je serai désormais toujours ton 
défenseur et je rendrai ton nom célèbre par toute la terre».

Antoine, alors âgé de 35 ans, se trouva animé d'un surcroît de ferveur après ces 
combats et décida de s'enfoncer seul dans le désert. Il parvint sur la rive orientale du 
Nil, trouva sur la montagne un vieux château abandonné et, après avoir chassé les 
reptiles qui l'habitaient, il s'y installa dans la plus complète solitude, en interdisant 
l'entrée à quiconque. Il passa ainsi vingt années dans cette retraite, où, de six mois en 
six mois, un ami, venait lui jeter du pain par dessus la muraille. Nombreux étaient 
cependant ceux qui, attirés par sa réputation, venaient jusque-là. Ils restaient au-
dehors, en entendant à l'intérieur un grand tumulte et les voix des démons vociférant 
contre celui qui était venu habiter leur demeure avec une si grande témérité. Un jour, 
dans l'excès de leur ferveur, ses admirateurs forcèrent la porte et virent Antoine leur 
apparaître éclatant, comme au sortir d'un sanctuaire mystique, et l'aspect inchangé 
après vingt ans, malgré toutes ses macérations.

Il accepta dès lors de recevoir des disciples en nombre sans cesse grandissant. Il fonda 
deux monastères: l'un à l'est du Nil, à Pispir, l'autre sur la rive gauche, non loin 
d'Arsinoé. Le coeur apaisé et l'intelligence inébranlablement fixée en Dieu, Saint 
Antoine avait le pouvoir de réconcilier les ennemis par sa seule présence, de faire régner
autour de lui la charité entre les hommes et de guérir les malades par sa prière. Inspiré 
par le Saint Esprit, il instruisait ses moines dans la science spirituelle. Il leur 
recommandait de ne jamais se laisser décourager par les épreuves ou de se relâcher de 
leur première ferveur, mais au contraire de la faire croître de jour en jour, comme s'ils 
ne faisaient que commencer, en méditant ces paroles de l'Apôtre: «Je meurs tous les 
jours» (I Cor. 15:3). Il disait: «Efforçons-nous de ne rien posséder que ce que nous 
emporterons avec nous dans le tombeau: à savoir la charité, la douceur, la justice etc.. La
vertu, c'est-à-dire le Royaume des Cieux, n'a besoin que de notre volonté, car elle se 
trouve en nous-mêmes. Elle ne consiste en rien d'autre, en effet, qu'à conserver la 
partie spirituelle de notre âme dans la pureté et la beauté dans lesquelles elle a été 
créée».

«En gardant avec vigilance notre coeur contre la souillure des mauvaises pensées, contre 
l'excitation des plaisirs et contre l'emportement de la colère, nous pourrons résister 
aux assauts des démons qui nous entourent et entreprennent tout dans le but 
d'empêcher les Chrétiens de monter au ciel et d'occuper les places d'où ils ont été 
chassés à cause de leur orgueil et de leur révolte. C'est seulement au prix d'une ascèse 
soutenue et de beaucoup de prière que nous pourrons recevoir du Saint-Esprit le 
charisme du discernement des esprits, afin de déjouer leurs ruses. Ils nous attaquent 
d'abord par les mauvaises pensées, puis, si nous les avons repoussés par la foi, le jeûne 
et la prière, ils reviennent à l'assaut par des imaginations diverses, dans l'espoir de nous 
effrayer. Derechef repoussés par la puissance du Christ, ils essaient alors de nous 

4



tromper en feignant de prédire les événements à venir, chose dont Dieu seul est capable,
mais qu'ils parviennent à imiter grâce à l'agilité de leur nature incorporelle. S'ils nous 
trouvent encore inébranlables, alors leur prince lui-même, Satan, apparaît dans tout son 
faste, entouré d'une trompeuse lumière, image du feu qui lui est préparé pour l'éternité,
et nous suggère visions, révélations, exploits ascétiques et toutes sortes d'embûches, 
afin de nous faire tomber dans l'orgueil et l'illusion. Ne vous effrayez pas de toutes ces 
attaques. Ayant perdu Leur puissance depuis l'Incamation de Notre Seigneur Jésus-
Christ et ne pouvant demeurer en repos, ils en sont réduits à nous menacer par des 
paroles, des bruits et de vaines apparitions. S'ils avaient quelque pouvoir, ils n'auraient 
pas besoin de déployer une telle pompe et auraient depuis longtemps arrêté 
l'accroissement et le progrès des Chrétiens. C'est Dieu seul que nous devons craindre 
et, loin d'avoir de l'appréhension, nous ne devons avoir à l'égard des démons que du 
mépris. Car ils ne redoutent rien plus que le jeûne des moines, leur humilité, leur 
patience, leur amour pour Dieu et pour leurs frères. S'il vous vient quelque apparition, ne
vous laissez pas troubler mais demandez à celui qui se présente: Qui es-tu? et d'où 
viens-tu? Si cette vision est sainte, elle dissipera aussitôt vos doutes et changera votre 
crainte en joie, si elle est du diable, celui-ci prendra immédiatement la fuite en voyant 
votre fermeté. Toutes ces épreuves vous sont en fait profitables. Supprimez la 
tentation, et personne ne sera sauvé».

Sous l'influence de Saint Antoine le désert devint une véritable ville, peuplée de 
quantités de moines qui avaient renoncé au monde pour devenir citoyens de la cité 
céleste. Tous ces monastères étaient semblables à des temples, où des hommes, unis en 
une douce harmonie par le but unique qu'ils se proposaient, passaient leur vie à chanter 
des Psaumes, à méditer les Saintes Ecritures, à jeûner, à prier dans la joie et 
l'espérance des biens futurs.

En ce temps-là, Maximin ralluma en Egypte le feu de la persécution et faisait couler à 
flot le sang dans la ville d'Alexandrie (311). Antoine, brûlant du désir d'accéder lui aussi 
à la perfection du Martyre, se rendit à Alexandrie et s'exposa hardiment au danger pour
se mettre au service des confesseurs, les visiter dans leurs prisons et dans les mines, et
les exhorter à soutenir jusquau bout le bon combat. Malgré son ardent désir de partager
leur sort, Dieu le garda pour d'autres combats; il ne fut pas arrêté et retourna dans son 
monastère, où il continua son Martyre non-sanglant de la conscience, en redoublant ses 
austérités.

Quoique restant reclus il continuait d'accomplir des Miracles et les visiteurs ne 
cessaient d'affluer. C'est pourquoi il décida de se retirer seul dans un désert plus 
profond. Il se joignit à une caravane de Sarrasins et parvint à pied jusqu'au mont Colzim 
(aujourd'hui Mont Saint-Antoine), situé vers la mer Rouge, où il s'installa après avoir 
été. Confirmé par une révélation de Dieu. Comme les bêtes sauvages venaient troubler 
l'eau de la source qui coulait là, le Saint les en chassa délicatement au seul son de sa 

5



voix. Il cultivait un petit jardin pour sa subsistance et, excepté quelques rares visites de
ses disciples, il pouvait s'adonner sans relâche à la contemplation et au combat contre 
les démons furieux. Au bout de plusieurs années, Antoine, déjà vieux, consentit à 
retourner visiter ses disciples à Pispir. En chemin, il fit jaillir de l'eau dans le désert 
pour abreuver ses compagnons de route accablés par la soif. Grande fut la joie à 
l'arrivée de l'Homme-de-Dieu, et tous les moines trouvèrent dans sa visite l'occasion de 
renouveler leur ardeur dans les combats de la vertu. Une grande foule le suivit lorsqu'il 
regagna sa montagne: les uns demandaient la guérison des maladies du corps, d'autres 
venaient pour recevoir réconfort et instruction de l'âme; le Saint donnait à tous selon 
leur besoin, comme Dieu Lui-même. Il ne rompait le silence qu'après avoir reçu une 
inspiration du Saint-Esprit, et il parlait alors en employant les paroles de la Sainte 
Ecriture, comme s'il en était lui-même l'auteur. Il pouvait dire avec confiance: «Moi je 
ne crains plus Dieu, mais je l'aime. Car l'amour parfait chasse la crainte».

C'est pourquoi, dans ses enseignements, il insistait surtout sur la charité fraternelle et 
la purification du coeur. Il disait encore: «C'est du prochain que dépendent la vie et la 
mort. En effet, si nous gagnons notre frère, c'est Dieu que nous gagnons, mais si nous 
sommes pour notre frère occasion de péché, c'est contre le Christ que nous péchons». 
Père plein de compassion, il savait relâcher en temps opportun l'ascèse de ses disciples 
par quelque divertissement, et il leur transmettait la leçon, qu'il avait lui-même reçue 
d'un Ange, d'alterner avec science la prière pure, la psalmodie et le travail manuel afin 
de lutter contre l'ennui. Il considérait comme siennes les souffrances de ceux qui 
venaient le trouver et priait pour chacun. Quand Dieu accomplissait par lui une guérison, 
il rendait grâces, et quand Il la lui refusait, il rendait grâces aussi et exhortait ces 
malheureux à rester dans l'espérance.

Un jour, pendant sa prière, Saint Antoine fut ravi en esprit et élevé corporellement dans
les airs par les Anges qui éloignèrent de lui la horde de démons qui voulaient examiner 
impudemment sa conduite depuis sa naissance. Son visage dégageait un tel éclat de 
pureté et tous les mouvements de son corps révélaient si bien l'état impassible de son 
âme, qu'il répandait autour de lui comme un orbe de paix, de joie et de douceur. Sans 
qu'il ait besoin de se faire connaître, tous ceux qui le voyaient étaient irrésistiblement 
attirés vers lui. Il pouvait lire dans leur coeur comme à livre ouvert et, tel un habile 
médecin, il leur donnait toujours le remède approprié. C'est ainsi que toute l'Egypte le 
tenait pour son père et son médecin, les personnes les plus haut placées venaient jusqu'à
son lointain désert pour s'entretenir avec lui ou seulement pour recevoir sa bénédiction, 
et l'empereur Constantin le Grand lui-même échangea avec l'humble moine une 
correspondance.

Détaché de tous ces honneurs et l'intelligence sans cesse tournée vers la présence de 
Dieu en lui, Antoine avait été pourtant instruit par Dieu, comme par surcroît, de toute la 
science nécessaire à confondre la sagesse de ce monde. Des philosophes païens, enflés 

6



d'orgueil par leur prétendue science, vinrent avec mépris rendre visite à cet illettré 
dont toute l'Egypte parlait. En peu de mots l'Homme-de-Dieu confondit leur assurance. 
Il leur montra comment la sagesse de ce monde a été rendue folle par la folie de la Croix
leur démontra l'insanité de leurs mythes qui abaissent Dieu à la ressemblance d'animaux 
ou d'objets fabriqués, alors que la doctrine du Christ élève l'homme à la communion avec
la nature divine, et leur fit reconnaître que ce que les Chrétiens connaissent par la foi et
la puissance de l'expérience vécue, eux essayent vainement de l'atteindre par les 
discours et les raisonnements. Il scella enfin sa victoire en délivrant des possédés par la 
puissance du Christ et congédia ses visiteurs tout penauds.

Saint Antoine avait un grand respect pour les Clercs et les responsables de l'Eglise. Il 
était certes étranger à toute affaire ecclésiastique, mais il n'en soutenait pas moins 
vigoureusement la Foi Orthodoxe, gravement en péril en ces temps de troubles. Comme 
les ariens d'Alexandrie avaient répandu la rumeur selon laquelle l'illustre ermite 
partageait leur doctrine insensée, le Saint n'hésita pas à sortir de sa retraite et à se 
rendre dans la bruyante capitale pour proclamer clairement, devant toute la population 
accourue pour parvenir le voir, sa foi en la divinité du Fils et Verbe de Dieu, son adhésion
inébranlable à la doctrine du Concile de Nicée et pour affirmer son soutien de Saint 
Athanase.

Quand il parvint à l'âge de 105 ans, il partit, selon sa coutume, rendre visite aux moines 
installés dans la montagne plus avancée et leur annonça avec joie que Dieu allait bientôt 
le rappeler vers sa véritable patrie. Il les exhorta à persévérer tous les jours dans les 
travaux de l'ascèse, comme si la mort, était toute proche, à imiter l'exemple des Saints, 
et à préserver avec soin la Tradition des Pères inspirés de Dieu en évitant toute relation
avec les hérétiques; puis il se retira dans le désert profond, servi par deux disciples: 
Macaire (voir 19 janvier) et Amathe. Au moment de mourir, il leur recommanda de ne pas 
transporter son corps en Egypte, de peur qu'il ne fût embaumé, conformément aux 
coutumes païennes encore en vigueur, et leur ordonna de l'enterrer dans un endroit 
inconnu de tous. Il légua une partie de ses vêtements aux deux grands confesseurs de 
l'orthodoxie: Saint Athanase et Saint Sérapion de Thmuis (voir au 21 mars), et sa 
tunique de poils à ses deux plus proches disciples, pour que ceux-ci, en portant ces 
vêtements, soient couverts de sa protection invisible. Puis il étendit les pieds et, le 
visage comblé de joie, comme si des amis venaient à sa rencontre, il remit paisiblement 
son âme à Dieu. C'était le 17 janvier 356. La réputation du Père des moines s'étendit aux
extrémités de toute la terre et, depuis des siècles, sa biographie, écrite avec amour par 
Saint Athanase d'Alexandrie, offre aux âmes éprises de Dieu un parfait modèle de la 
voie à suivre pour parvenir à la perfection de la vie chrétienne.

Le corps de Saint Antoine fut découvert à la suite d'une révélation, en 561, et transféré
à Alexandrie. Vers 635, sous la menace de l'invasion arabe, il fut transporté à 
Constantinople et, vers 1050, selon le témoignage de la tradition occidentale, un seigneur

7



du Dauphiné apporta une partie de ses Reliques en France (Saint-Antoine en Dauphiné), 
où elles devinrent l'objet d'un  célèbre pèlerinage.

Synaxaire de l’Église Orthodoxe, du hiéromoine athonite Macaire, monastère de Simonos-Petra.

8



               LaLa  vie devie de  saint Antoine lesaint Antoine le  Grand (251-356)Grand (251-356)
                                 par l’archevêque Basile (Krivochéine)

Des indications sur le rôle des anges et des démons dans la vie spirituelle apparaissent 
dans les textes de l’Église dès les tous premiers temps du christianisme. Ce n’est 
cependant qu’avec l’apparition du monachisme et l’élaboration de l’enseignement 
ascétique du IVe siècle que cette question a été abordée de façon cohérente 
et systématique. La première œuvre où l’on trouve cette question traitée de façon 
conséquente est sans aucun doute la Vie de saint Antoine le Grand, par saint Athanase 
d’Alexandrie (8).

                                               

La Vie de saint Antoine le Grand peut être considérée comme un modèle caractéristique 
de la pensée orthodoxe sur le rôle joué par les puissances des ténèbres dans la lutte 
spirituelle de l’homme. Cette Vie conserve jusqu’à nos jours sa valeur d’enseignement, 
même si des auteurs ultérieurs ont parfois approfondi notablement l’étude 
de la question. Saint Athanase, à l’instar de ses contemporains, concevait le monachisme 
non seulement comme une voie vers le salut et la sanctification personnelle, mais aussi 
et avant tout comme une lutte contre les puissances démoniaques des ténèbres. Bien sûr,
chaque chrétien est appelé à s’engager dans cette guerre spirituelle, mais les moines 
en constituent les avant-postes, les troupes d’élite qui vont débusquer l’ennemi 
directement dans son repaire, c’est-à-dire dans le désert, qui était considéré comme lieu
de prédilection des démons, le christianisme s’étant largement répandu dans les régions 

9



peuplées. L’éloignement hors du monde n’était pas considéré comme une tentative 
d’échapper à la lutte contre le mal, mais au contraire comme un moyen d’engager contre 
lui un combat encore plus actif et héroïque. C’est pourquoi les moines sont entourés 
de démons. « Car nous avons des ennemis terribles et fourbes, dit saint Antoine à ses 
élèves, les mauvais démons. Et c’est contre eux que nous avons à lutter (9). […] 
Nombreuse est leur troupe dans l’air qui nous entoure, et ils ne sont pas loin de nous 
(10). »

Dans la Vie de saint Antoine le Grand, nombreuses sont les descriptions des différentes 
façons dont les démons nous tentent. Premièrement, ils font tout pour écarter le moine 
de la voie ascétique, ils essaient de le faire renoncer à la vie monastique (11). Puis ils 
l’assaillent de toutes sortes de pensées mauvaises et de désirs obscènes (12). Ils 
tentent ensuite de terroriser le moine par des apparitions fantastiques effrayantes (13).
Mais si l’ascète résiste à toutes ces tentations et le diable se voit « chassé de son cœur 
(14) », ce dernier lui apparaît alors sous l’apparence d’un humain (15). Toute cette lutte 
se situe principalement sur un terrain spirituel, mais les démons sont des créatures 
vivantes bien réelles, capables de se manifester par des actions concrètes, 
en produisant, par exemple, des sons audibles même par une tierce personne (16). Ils 
sont aussi capables d’infliger aux personnes qu’ils prennent pour cible de leurs tentations
de sérieux dommages physiques, des blessures par exemple. Ainsi, saint Antoine fut 
si cruellement battu par les démons au tout début de sa vie monastique, qu’il fut par eux 
laissé « comme mort » sur le sol (17). C’est dans cet état qu’il fut retrouvé le lendemain 
matin. Il assurait que la douleur de ses blessures était d’une intensité qu’aucun coup des 
hommes ne saurait jamais provoquer (18). Les démons ont enfin recours à divers 
procédés pour obtenir insidieusement la confiance de leur victime. Ils chantent, lisent 
les psaumes, ils la réveillent pour la prière, la poussent à jeûner, etc. (19).

1



Il serait cependant parfaitement faux de conclure, au vu de la place qu’occupent les 
tentations et les apparitions démoniaques dans la Vie de saint Antoine le Grand, que les 
moines de cette époque craignaient la force des puissances des ténèbres. Ils avaient 
certes de la réalité des démons une sensation très vive, fondée sur l’expérience 
personnelle, mais dans le même temps ils croyaient fermement que la puissance de Satan 
avait été anéantie par l’incarnation et sur la croix, et que les chrétiens avec l’aide 
de Dieu étaient donc capables d’en venir à bout. Cette pensée revient à plusieurs 
reprises dans la Vie de saint Antoine le Grand. « Depuis la venue du Seigneur, l’Ennemi 
est déchu et ses pouvoirs se sont affaiblis. Ainsi donc, il ne peut rien, mais comme 
un tyran, même déchu, il ne se tient pas tranquille et menace, ne serait-ce qu’en parole. 
Que chacun de vous réfléchisse à cela. il peut alors mépriser les demons (20). » 
La réaction véritablement chrétienne face aux démons n’est donc pas la peur, mais 
le mépris. « Il ne faut pas les craindre, puisque, par la grâce du Seigneur, toutes leurs 
machinations se réduisent à rien (21). » Nous disposons de nombreuses armes pour lutter
contre les démons. la foi, une vie bonne, le souvenir de la damnation éternelle, les 
prières et, surtout, le signe de croix. Les démons, dit saint Antoine, « redoutent fort 
le signe de la croix du Seigneur, puisque par elle le Sauveur les a dépouillés et donnés 
en spectacle (22). » Le Christ en personne peut nous venir en aide, comme c’est arrivé 
à saint Antoine (23). Et si nous n’oublions jamais que Dieu est toujours avec nous, les 
démons disparaîtront en fume (24).

Cependant, cette incapacité des démons à attaquer les chrétiens de front, les incite 
à recourir à la ruse, aux moyens détournés. Ainsi, ils nous apparaissent sous l’aspect 
d’anges de lumière et nous trompent par des visions mensongères. Saint Antoine passe 
alors au problème du discernement des esprits, et c’est là un des moments 
particulièrement intéressants de son enseignement (25). Saint Antoine explique à ses 
disciples que les démons nous apparaissent souvent sous forme d’anges. Ils nous disent 
même. « Nous sommes les anges (26). » Les chrétiens, cependant, n’auront aucun mal, 
avec l’aide de Dieu, à discerner le bon esprit du mauvais, d’après l’effet qu’il aura sur leur
âme. « Il est facile et possible de distinguer la présence des mauvais et des bons, si Dieu
l’accorde », dit saint Antoine. « La vue des saints n’est pas accompagnée de troubles […]. 
Elle se produit tranquillement et doucement, de sorte qu’aussitôt la joie, l’allégresse 
et le courage s’insinuent dans l’âme. Car avec eux est le Seigneur, qui est notre joie 
et la force de Dieu le Père. Les pensées de l’âme demeurent sans trouble et sans 
agitation, si bien qu’illuminée, elle voit par elle-même ceux qui apparaissent. Un désir des 
biens divins à venir l’envahit, et elle voudrait absolument s’unir à eux, si elle pouvait s’en 
aller avec eux (27). » « S’il s’en trouve pourtant qui […] craignent la vue des bons 
esprits » qui s’offre à eux, « ceux qui apparaissent les délivrent aussitôt de cette 
crainte par l’amour (28). » « Lors donc que, […] à la vue de quelques esprits, vous 
craignez, si la crainte est aussitôt enlevée et si, à sa place se produisent joie ineffable, 
alacrité […] et tranquillité des pensées, […] force d’âme et amour de Dieu, ayez courage, 

1



et priez. Car la joie et le calme de l’âme témoignent de la sainteté de celui qui se rend 
present (29). » Les puissances des ténèbres, elles, ont un effet tout à fait opposé. Leur 
apparition s’accompagne de « trouble, de bruit provenant de l’extérieur » et d’effroi. 
Elles engendrent les mauvais sentiments, le désordre des pensées et le mépris des 
vertus (30). Et le sentiment de peur ne s’estompe pas, comme en présence d’une vision 
bonne (31). Cependant, en aucun cas, nous ne devons perdre notre bravoure quand nous 
voyons une apparition. « Lorsqu’une apparition se produit, qu’on ne succombe pas 
à la crainte mais qu’on commence par l’interroger avec courage sur sa nature. « Qui es-tu
? D’où viens-tu ? » Si c’est une vision de saints, ils te rassureront et changeront 
ta crainte en joie. Mais si c’est une vision diabolique, aussitôt elle s’affaiblit en voyant 
un esprit affermi. En effet, le simple fait de demander. « Qui es-tu ? D’où viens-tu ? » 
est un signe d’imperturbabilité (32). »

La distinction entre les visions de la lumière divine et leurs imitations sataniques 
n’occupe pas une place importante dans la Vie de saint Antoine le Grand, mais on y trouve
tout de même quelques indications à ce sujet. Ainsi, raconte saint Antoine, « ils vinrent 
une autre fois dans les ténèbres. Ils paraissaient porter des lumières et disaient. « Nous
sommes venus t’éclairer, Antoine. » Mais moi, fermant les yeux, je priais et aussitôt 
la lumière des impies s’éteignait (33). » Le fait qu’Antoine ait fermé les yeux pour éviter 
les lueurs de la lumière démoniaque, nous permet de conclure que cette lumière, selon 
toute vraisemblance, était matérielle. La même Vie de saint Antoine nous raconte 
comment le Seigneur en personne vint un jour à l’aide de saint Antoine alors que 
ce dernier livrait un rude combat aux démons. « [Antoine], levant les yeux, vit le toit qui 
semblait s’ouvrir et un rayon de lumière descendre vers lui (34). » Cette description 
rappelle, de façon frappante, certaines visions de la lumière divine de saint Syméon 
le Nouveau Théologien, grand mystique du XIe siècle (35). « Les démons avaient 
subitement disparu, la douleur de son corps avait aussitôt cessé […] Antoine […], soulagé 
de ses peines […] demandait à la vision […]. « Où étais-tu ? Pourquoi ne t’es-tu pas 
manifesté dès le début pour faire cesser mes douleurs ? » Alors une voix parvint jusqu’à 
lui. « J’étais là, Antoine, mais j’attendais, pour te voir combattre » (36). »

Nous ne devons cependant pas considérer que reconnaître les démons soit chose facile. 
Ainsi qu’il a été dit plus haut, c’est facile et réalisable « quand Dieu nous l’accorde ». 
En d’autres termes, il ne s’agit pas là d’un talent naturel, mais avant tout d’un don 
de Dieu. Antoine lui-même dit. « Il faut prier […] pour recevoir la grâce du discernement 
des esprits, afin que […] nous ne nous fiions pas à tout esprit (37). » Une question peut 
alors survenir. quel mal peuvent nous faire les mauvais esprits, si leur puissance a été 
vaincue par le Christ sur la croix ? Ce n’est bien sûr qu’avec la volonté de Dieu qu’il leur 
est possible de nous tenter, pour notre propre bien. Et s’ils réussissent à nous atteindre,
c’est toujours par notre faute. Nous leur donnons des forces par la faiblesse de notre 
foi. Dans la Vie de saint Antoine le Grand, Satan lui-même admet cela. Il apparaît à saint 

1



Antoine et lui avoue sa faiblesse. Mais il se défend de l’accusation selon laquelle ce serait
lui qui viendrait tenter les moines. « Ce n’est pas moi, dit-il, ce sont eux qui se troublent 
eux-mêmes, puisque moi, je suis devenu faible (38). »

Tel est, en résumé, l’enseignement d’Athanase dans la Vie de saint Antoine le Grand sur 
la participation des puissances invisibles à notre vie spirituelle. Saint Antoine a une 
sensation très vivante de la réalité des puissances des ténèbres et de leurs efforts 
constants pour se mêler de notre vie. Ils tentent l’homme plutôt de l’extérieur, par des 
apparitions de toute sorte, mais ils sont aussi capables de lui donner de mauvaises 
pensées et des sentiments coupables. Cependant un coup fatal a été porté à leur 
puissance sur la croix, et le chrétien ne doit absolument pas les craindre. Dans ces écrits
datant de l’aube d’un christianisme alors triomphant, il y a beaucoup d’optimisme juvénile,
qui ne peut pas toujours être partagé par les générations ultérieures de chrétiens.

Pour ce qui est des bons anges, ils ne sont que fugitivement évoqués dans la Vie de saint 
Antoine le Grand (39).

Il convient encore de citer les multiples versions de la Vie de saint Pacôme (40), 
témoignage très important de la vie spirituelle et du monachisme du IVe siècle. Ce livre 
constitue une riche et intéressante source d’informations sur les puissances 
démoniaques. Ces informations se distinguent cependant assez peu de celles que nous 
tirons de la Vie de saint Antoine le Grand. C’est pourquoi nous ne citerons de la Vie 
de saint Pacôme qu’un seul passage, qui donne des précisions sur la façon de distinguer 
les visions vraies des mensongères. Selon saint Pacôme, les apparitions vraies captivent 
entièrement la conscience par leur sainteté, ce qui élimine toute possibilité de doute. 
Le moindre doute sur la nature de cette vision est déjà en soi un signe de ce que la vision
est l’œuvre du diable. « Un jour, lit-on dans la Vie de saint Pacôme, un démon lui apparut 
sous l’apparence du Christ, et prétendit être le Christ […]. Mais le saint homme 
possédait le talent de discerner les esprits […] il pensa immédiatement. « Les pensées 
de l’homme qui voit des forces saintes disparaissent entièrement. Elles ne considèrent 
plus rien d’autre que la sainteté de ce qui est en train de leur apparaître ; mais moi, 
je vois cela, et je continue à penser et à réfléchir. Il est clair que l’apparition ment. Elle 
n’est pas une vision de forces saintes ». Pendant qu’il réfléchissait ainsi, la vision 
mensongère disparut (41). » L’apparition d’un démon sous l’apparence du Christ est ici 
un épisode intéressant.

1



8. La Vie de saint Antoine le Grand, Paris, Éd. du Cerf, coll. « Sources chrétiennes » n° 400, 
20042. Parmi les études récentes consacrées à la vie de saint Antoine le Grand, nous 
citerons Louis BOUYER, La Vie de saint Antoine. Essai sur la spiritualité du monachisme 
primitif, Éd. de l’Abbaye de Bellefontaine, coll. « Spiritualité orientale » n° 22, 1978.

9. La vie de saint Antoine le Grand, XXI, SC 400, p. 193.

10. Ibid., XXI, p. 195.

11.Ibid., V, p. 143-145.

12. Ibid., V, p. 145.

1



13. Ibid., V, p. 145, et XXIII, p. 199.

14. Ibid., VI, p. 147.

15. Ibid.

16. Ibid., IX, p. 161, et XIII, p. 169-171.

17. Ibid., VIII, p. 157.

18. Ibid.

19. Ibid., XXV, p. 205-207.

20. Ibid., XXVIII, p. 211-213.

21. Ibid., XXIV, p. 205.

22. Ibid., XXXV, p. 231, et XXX, p. 219.

23. Ibid., X, p. 163-165.

24. Ibid., XLII, p. 251.

25. Ibid., XXXV-XXXVII, p. 231-237.

26. Ibid., XXXV, p. 231.

27. Ibid., XXXV, p. 231-233.

28. Ibid., XXXV, p. 233.

29. Ibid., XXXVI, p. 235.

30. Ibid.

31. Ibid.

32. Ibid., XLIII, p. 253.

33. Ibid., XXXIX, p. 241-243.

34. Ibid., X, p. 163.

35. Se reporter notamment au chapitre 22 de ses Catéchèses autobiographiques. Voir 
aussi ARCHEVEQUE BASILE (KRIVOCHEINE), Dans la lumière du Christ. Saint Syméon 
le Nouveau Théologien, 949-1022. Vie, spiritualité, doctrine, Chevetogne, éd. 
de Chevetogne, coll. « Témoins de l’Église indivise », n° 1), 1980, chap. 1: « Un pauvre rempli
d’amour fraternel », p. 13-25.

36. La Vie de saint Antoine le Grand, X, p. 163-165.

37. Ibid., XXXVIII, p. 239.

1



38. Ibid., XLI, p. 247.

39. Voir l’annexe au livre du P. Bouyer, La Vie de saint Antoine. « Cosmologie 
et démonologie dans le christianisme antique ».

40. Édition critique des versions grecques de la Vie de saint Pacôme. « Sancti Pachome 
Vitae Graecae », éd. F. HALKIN, coll. « Subsidia hagiographica », n° 19, Bruxelles, 1932. 
Trad. fr. dans A.-J. FESTUGIERE, Les Moines d’Orient, t. IV. La première vie grecque 
de saint Pacôme, Paris, Éd. du Cerf, 1962.

41. Sancti Pachome Vitae Graecae, éd. F. HALKIN, chap. 87, p. 58-59.

Sources : basilekrivocheine.org et  Parlons d’orthodoxie

                       De notre saint père AntoineDe notre saint père Antoine  

« Trois pères avaient l’habitude d’aller chaque année chez le bienheureux Antoine. Les
deux premiers l’interrogeaient sur les pensées et sur le salut de l’âme ;  le troisième
gardait un complet silence sans rien demander. Après bien des années, l’abbé Antoine lui
dit :  ‘Voilà  si  longtemps que tu  viens ici,  et  tu  ne me poses aucune question ?’  Il  lui
répondit : ‘Il me suffit seulement de te voir, Père !’ »

(Sentences des Pères du désert, 27)

1



L’Ancien Antoine dit : « Certains ont brisé leurs corps à force d’ascèse; mais leur manque
de discernement les a éloignés de Dieu » 

(Antoine 8)

Le saint abbé Antoine, assis un jour au désert, se trouva pris d'ennui et dans une grande 
obscurité de pensées, II dit à Dieu: "Seigneur, je veux être sauvé, mais les pensées ne 
me laissent pas que ferai-je dans mon affliction ? Comment serai-je sauvé ? " Peu après, 
s'étant levé pour sortir, Antoine voit quelqu'un comme lui, assis et travaillant, puis se 
levant de son travail et priant, assis de nouveau et tressant la corde, puis se relevant 
encore pour la prière. C'était un ange du Seigneur envoyé pour le diriger et le rassurer. 
Et il entendit l'ange dire: "Fais ainsi et tu es sauvé." Ayant entendu cela. Antoine eut 
beaucoup de joie et de courage. Et faisant ainsi, il fut sauvé.

 Un frère, dans un monastère, avait été accusé faussement de luxure. Il se leva et s'en 
alla chez l'abbé Antoine. Les frères vinrent aussi du monastère pour le guérir et le 
ramener. Ils commencèrent a l'admonester : "Tu as fait cela mais lui assurait n'avoir 
rien fait de tel. Or, il se trouva que l'abbé Paphnuce, dit Céphalas, était là et il leur dit 
cette parabole : "J'ai vu, sur la rive du fleuve, un homme enfoncé dans la vase jusqu'aux 
genoux; puis arriver certaines gens qui, lui donnant la main, l'enfoncèrent jusqu'au cou." 
Et l'abbé Antoine dit aux frères au sujet de l'abbé Paphnuce : "Voila un homme 
véridique, apte a soigner et sauver les âmes "Pénétrés alors de componction à cette 
parole des vieillards, les frères firent une métanie au frère; et, encouragé par les Pères,
ils reprirent le frère au monastère.

1



                                                    

                 
                    

1


