Mission Orthodoxe saint Jean (Maximovitch)

Mémoire le 17 janvier



Le 17 janvier, nous célébrons la mémoire de notre Saint Pére Théophore ANTOINE
le GRAND

Saint Antoine, la premiere fleur du désert, naquit vers I'an 250, dans le petit village de
Coma, en Haute-Egypte. Ses parents, nobles et riches chrétiens, |'éleverent dans la foi
et la crainte de Dieu. IIs se chargérent eux-mémes de |'éducation du jeune gargon, car
Antoine ne souhaitait pas se méler aux jeux turbulents des autres enfants et
n'éprouvait que mépris pour les sciences profanes. Il ne sortait de la maison que pour se
rendre a |'église, ou il suivait avec attention la lecture des Livres Saints et le récit des
exploits des Saints.

Vers |'age de vingt ans, la mort de ses parents le laissa a la té€te du patrimoine familial
et seul responsable de I'éducation de sa jeune soeur. Un jour, comme il se rendait a
I'église en méditant sur la vie paisible et dégagée de tout souci des Apotres et des
premiers Chrétiens, il entendit la lecture de ces paroles de |I'Evangile: «Si tu veux étre
parfait, vends tout ce que tu as, donne-le aux pauvres, puis viens et suis-moi» (Mat.
19:21). Convaincu qu'elles n'avaient été dites que pour lui, il alla partager sans retard
toutes les terres qu'il possédait entre ses voisins, vendit ses meubles et en distribua le
prix aux pauvres, ne gardant que le nécessaire pour établir sa soeur. Une autre fois,
apres avoir entendu lire les paroles: «Ne soyez pas en souci du lendemain» (Mat. 6:34), il
décida de renoncer définitivement au monde, distribua le reste de ses biens, confia sa
soeur d quelque personne vertueuse et quitta sa maison pour embrasser la vie ascétique.

Or, en ce temps-la, il n'existait pas encore de monastéres constitués. On ne trouvait que
quelques hommes vivant en solitaires non loin de leur village, dans le jeline et la priere.
Un de ces anciens demeurait non loin de la. Antoine se proposa donc de |'imiter. Il
s'installa lui aussi dans un lieu isolé, ou, |'esprit libre de toute préoccupation et de tout
souvenir de sa vie passée, il travaillait de ses mains, distribuait ses surplus aux pauvres,
méditait les Livres Saints et s'efforgait de garder imperturbable la priére en son coeur.
Semblable a une abeille industrieuse, chaque fois qu'il entendait louer la vertu de
quelque solitaire, il se rendait auprés de lui, observait |"humilité des uns, la
mortification, I'assiduité a la priere ou a la méditation des autres et, une fois rentré
dans sa cellule, il s'efforgait de rassembler en lui-méme toutes ces vertus.

Le démon, envieux de toutes les bonnes actions des hommes, ne pouvant souffrir de voir
une telle ardeur en un si jeune homme, décida de partir en guerre contre lui. Il lui
suggéra d'abord le souvenir des biens qu'il avait quittés, de sa soeur qu'il avait
abandonnée et de tous les plaisirs de sa vie passée. Puis il lui représenta de maniére
épouvantable les difficultés de la vie ascétique, la faiblesse de son corps, le long combat
qu'il aurait a soutenir pendant des années et tout un nuage épais de pensées diverses.
Comme Antoine résistait a ces assauts par la fermeté de sa foi, la patience et la priere
continuelle, le Malin passa a I'attaque sur un autre front. Il lui présenta a |'esprit des

2



pensées d'impureté et excita ses sens juvéniles par quantité de suggestions obscenes.
Et, voyant qu'il tenait bon, il prit de nuit |'apparence d'une femme qui l'invitait au péché
par des gestes effrontés.

Mais le vaillant soldat du Christ repoussa Satan par le souvenir des peines de |'enfer. Le
démon excédé Iui apparut alors sous I'aspect d'un enfant hideux et sombre et, se
présentant comme |'esprit de la fornication, il reconnut avoir été vaincu par lui. Devant
cette apparition aussi ridicule, Antoine le repoussa avec dédain, en chantant: «Le
Seigneur est mon secours, et je mépriserai tous mes ennemis» (Ps 117:7). Il était en
effet convaincu que ce n'était pas lui-méme qui avait remporté cette premiére victoire,
mais la Grace de Dieu qui était en lui (cf. I Cor. 15:10). C'est pourquoi, sagement averti
par les Saintes Ecritures des diverses machinations des démons, il ne se laissait pas
endormir dans une tfrompeuse sécurité; mais, foujours sur ses gardes, il travaillait avec
encore plus de soin a réduire son corps en servitude, de peur que, victorieux dans un
combat, il ne se trouvdt vaincu dans un autre. Ayant désormais affermi sa résolution par
une sainte habitude, il n'éprouvait plus de peine a passer souvent la nuit entiere en
priere, il ne mangeait qu'un peu de pain et de sel, de deux jours en deux jours, et se
refusait tfoute consolation humaine. Oubliant le temps déja passé dans ce genre de vie et
sans cesse tendu plus avant (cf. Philippiens 3:14), il considérait chaque jour comme le
début de son ascese et faisait sienne les paroles du Prophete Elie: «Le Seigneur est
vivant, et il faut que je paraisse aujourd'hui en sa présence» (III Rois 18:5).

C'est ainsi quil passa a |'offensive et se choisit pour retraite un des anciens sépulcres
creusés par les pdiens. Ne pouvant souffrir cette provocation, Satan vint I'assaillir de
nuit avec toute une troupe de démons. Ils I'accablérent de tant de coups qu'ils le
laisseérent a terre, couvert de plaies. Quand |'ami chargé de son ravitaillement le
découvrit ainsi a demi-mort, il le fransporta en hate a I'église. Mais aussitot qu'il elt
repris ses sens, Antoine supplia son ami de le transporter de nouveau dans le sépulcre.
Incapable de se tenir debout, il priait allongé et défiait audacieusement les démons.
Ceux-ci pénétrerent en foule dans le fombeau, en prenant |'apparence de toutes sortes
de bétes sauvages et de reptiles. Le preux guerrier était assailli de tous cotés, mais il
les repoussait en leur criant avec force: «Si vous aviez quelque pouvoir un de vous
suffirait pour m'abattre; mais comme le Seigheur vous a enlevé votre force, vous
essayez de m'épouvanter par votre nombre. Le signe de votre faiblesse est bien que vous
en €tes réduits a prendre la forme d'animaux dépourvus de raison. Si vous avez quelque
pouvoir contre moi, allez, ne tardez pas davantage, attaquez! Si vous ne pouvez rien,
inutile alors de vous agiter ainsi. Le signe de la Croix et la foi me sont un rempart
inexpugnable! » Les démons, impuissants, en étaient réduits a grincer des dents de rage.
Finalement le Seigneur Jésus-Christ vint a son secours et mit en fuite ces esprits des
ténebres, en apparaissant du haut du ciel entouré d'une éclatante lumiere. Antoine lui
demanda: «Ou étais-Tu, Seignheur? Pourquoi n'as-Tu pas fait cesser plus t6t ce combat?»
Le Christ lui répondit: «J'étais la, a tes cotés. Mais je voulais tre spectateur de ton

3



combat. Puisque tu as résisté avec tant de courage, je serai désormais toujours ton
défenseur et je rendrai ton nom célébre par toute la terre».

Antoine, alors agé de 35 ans, se trouva animé d'un surcroit de ferveur aprés ces
combats et décida de s'enfoncer seul dans le désert. Il parvint sur la rive orientale du
Nil, tfrouva sur la montagne un vieux chateau abandonné et, apres avoir chassé les
reptiles qui |'habitaient, il s'y installa dans la plus complete solitude, en interdisant
I'entrée a quiconque. Il passa ainsi vingt années dans cette retraite, ol, de six mois en
six mois, un ami, venait lui jeter du pain par dessus la muraille. Nombreux étaient
cependant ceux qui, attirés par sa réputation, venaient jusque-la. Ils restaient au-
dehors, en entendant a |'intérieur un grand tumulte et les voix des démons vociférant
contre celui qui était venu habiter leur demeure avec une si grande témérité. Un jour,
dans |'exces de leur ferveur, ses admirateurs forcerent la porte et virent Antoine leur
apparditre éclatant, comme au sortir d'un sanctuaire mystique, et |'aspect inchangé
apres vingt ans, malgré foutes ses macérations.

Il accepta deés lors de recevoir des disciples en nombre sans cesse grandissant. Il fonda
deux monasteres: I'un a I'est du Nil, a Pispir, I'autre sur la rive gauche, non loin
d'Arsinoé. Le coeur apaisé et |'intelligence inébranlablement fixée en Dieu, Saint
Antoine avait le pouvoir de réconcilier les ennemis par sa seule présence, de faire régner
autour de lui la charité entre les hommes et de guérir les malades par sa priere. Inspiré
par le Saint Esprit, il instruisait ses moines dans la science spirituelle. Il leur
recommandait de ne jamais se laisser décourager par les épreuves ou de se reldacher de
leur premiere ferveur, mais au contraire de la faire crottre de jour en jour, comme s'ils
ne faisaient que commencer, en méditant ces paroles de |' Apotre: «Je meurs tous les
jours» (T Cor. 15:3). Il disait: «Efforgons-nous de ne rien posséder que ce que nous
emporterons avec nhous dans le fombeau: a savoir la charité, la douceur, la justice etc.. La
vertu, c'est-a-dire le Royaume des Cieux, n'a besoin que de notre volonté, car elle se
trouve en nous-mémes. Elle ne consiste en rien d'autre, en effet, qu'a conserver la
partie spirituelle de notre dme dans la pureté et la beauté dans lesquelles elle a été
créée».

«En gardant avec vigilance notre coeur contre la souillure des mauvaises pensées, contre
I'excitation des plaisirs et contre |'emportement de la colére, nous pourrons résister
aux assauts des démons qui nous entourent et entreprennent tout dans le but
d'empécher les Chrétiens de monter au ciel et d'occuper les places d'ou ils ont été
chassés a cause de leur orgueil et de leur révolte. C'est seulement au prix d'une ascese
soutenue et de beaucoup de priere que nhous pourrons recevoir du Saint-Esprit le
charisme du discernement des esprits, afin de déjouer leurs ruses. Ils nous attaquent
d'abord par les mauvaises pensées, puis, si hous les avons repoussés par la foi, le jeline
et la priére, ils reviennent a |'assaut par des imaginations diverses, dans |'espoir de nous
effrayer. Derechef repoussés par la puissance du Christ, ils essaient alors de nous

4



tromper en feignant de prédire les événements a venir, chose dont Dieu seul est capable,
mais qu'ils parviennent a imiter grdce a l'agilité de leur nature incorporelle. S'ils nous
trouvent encore inébranlables, alors leur prince lui-méme, Satan, apparait dans tout son
faste, entouré d'une tfrompeuse lumiére, image du feu qui lui est préparé pour |'éternité,
et nous suggere visions, révélations, exploits ascétiques et toutes sortes d'embliches,
afin de nous faire tomber dans I'orgueil et I'illusion. Ne vous effrayez pas de toutes ces
attaques. Ayant perdu Leur puissance depuis |'Incamation de Notre Seigneur Jésus-
Christ et ne pouvant demeurer en repos, ils en sont réduits a nous menacer par des
paroles, des bruits et de vaines apparitions. S'ils avaient quelque pouvoir, ils n'auraient
pas besoin de déployer une telle pompe et auraient depuis longtemps arrété
I'accroissement et le progrés des Chrétiens. C'est Dieu seul que nous devons craindre
et, loin d'avoir de |I'appréhension, nous ne devons avoir a |'égard des démons que du
mépris. Car ils ne redoutent rien plus que le jeline des moines, leur humilité, leur
patience, leur amour pour Dieu et pour leurs freres. S'il vous vient quelque apparition, ne
vous laissez pas troubler mais demandez a celui qui se présente: Qui es-tu? et d'ol
viens-tu? Si cette vision est sainte, elle dissipera aussitdt vos doutes et changera votre
crainte en joie, si elle est du diable, celui-ci prendra immédiatement la fuite en voyant
votre fermeté. Toutes ces épreuves vous sont en fait profitables. Supprimez la
tentation, et personne ne sera sauvé».

Sous |'influence de Saint Antoine le désert devint une véritable ville, peuplée de
quantités de moines qui avaient renoncé au monde pour devenir citoyens de la cité
céleste. Tous ces monasteres étaient semblables a des temples, ot des hommes, unis en
une douce harmonie par le but unique qu'ils se proposaient, passaient leur vie a chanter
des Psaumes, a méditer les Saintes Ecritures, a jeliner, a prier dans la joie et
I'espérance des biens futurs.

En ce temps-la, Maximin ralluma en Egypte le feu de la persécution et faisait couler a
flot le sang dans la ville d' Alexandrie (311). Antoine, brillant du désir d'accéder lui aussi
a la perfection du Martyre, se rendit a Alexandrie et s'exposa hardiment au danger pour
se mettre au service des confesseurs, les visiter dans leurs prisons et dans les mines, et
les exhorter a soutenir jusquau bout le bon combat. Malgré son ardent désir de partager
leur sort, Dieu le garda pour d'autres combats; il ne fut pas arrété et retourna dans son
monasteére, ot il continua son Martyre non-sanglant de la conscience, en redoublant ses
austérités.

Quoique restant reclus il continuait d'accomplir des Miracles et les visiteurs ne
cessaient d'affluer. C'est pourquoi il décida de se retirer seul dans un désert plus
profond. Il se joignit a une caravane de Sarrasins et parvint a pied jusqu'au mont Colzim
(aujourd'hui Mont Saint-Antoine), situé vers la mer Rouge, ot il s'installa aprés avoir
été. Confirmé par une révélation de Dieu. Comme les bétes sauvages venaient troubler
I'eau de la source qui coulait Ia, le Saint les en chassa délicatement au seul son de sa

5



voix. Il cultivait un petit jardin pour sa subsistance et, excepté quelques rares visites de
ses disciples, il pouvait s'adonner sans relache a la contemplation et au combat contre
les démons furieux. Au bout de plusieurs années, Antoine, déja vieux, consentit a
retourner visiter ses disciples a Pispir. En chemin, il fit jaillir de |'eau dans le désert
pour abreuver ses compagnhons de route accablés par la soif. Grande fut la joie a
I'arrivée de |'Homme-de-Dieu, et tous les moines trouverent dans sa visite |'occasion de
renouveler leur ardeur dans les combats de la vertu. Une grande foule le suivit lorsqu'il
regagna sa montagne: les uns demandaient la guérison des maladies du corps, d'autres
venaient pour recevoir réconfort et instruction de |'ame; le Saint donnait a tous selon
leur besoin, comme Dieu Lui-méme. Il ne rompait le silence qu'aprés avoir regu une
inspiration du Saint-Esprit, et il parlait alors en employant les paroles de la Sainte
Ecriture, comme s'il en était lui-méme |'auteur. Il pouvait dire avec confiance: «Moi je
ne crains plus Dieu, mais je |'aime. Car |'amour parfait chasse la crainte».

C'est pourquoi, dans ses enseignements, il insistait surtout sur la charité fraternelle et
la purification du coeur. Il disait encore: «C'est du prochain que dépendent la vie et la
mort. En effet, si nous gagnons notre fréere, c'est Dieu que nous gagnons, mais si nous
sommes pour notre frére occasion de péché, c'est contre le Christ que nous péchons».
Pére plein de compassion, il savait reldcher en temps opportun |'ascése de ses disciples
par quelque divertissement, et il leur transmettait la legon, qu'il avait lui-méme regue
d'un Ange, d'alterner avec science la priere pure, la psalmodie et le travail manuel afin
de lutter contre |'ennui. Il considérait comme siennes les souffrances de ceux qui
venaient le trouver et priait pour chacun. Quand Dieu accomplissait par lui une guérison,
il rendait grdces, et quand Il la lui refusait, il rendait grdces aussi et exhortait ces
malheureux a rester dans |'espérance.

Un jour, pendant sa priére, Saint Antoine fut ravi en esprit et élevé corporellement dans
les airs par les Anges qui éloignérent de lui la horde de démons qui voulaient examiner
impudemment sa conduite depuis sa naissance. Son visage dégageait un tel éclat de
pureté et tous les mouvements de son corps révélaient si bien |'état impassible de son
dme, qu'il répandait autour de lui comme un orbe de paix, de joie et de douceur. Sans
qu'il ait besoin de se faire connditre, tous ceux qui le voyaient étaient irrésistiblement
attirés vers lui. Il pouvait lire dans leur coeur comme a livre ouvert et, tel un habile
médecin, il leur donnait toujours le remede approprié. C'est ainsi que toute |'Egypte le
tenait pour son pére et son médecin, les personnes les plus haut placées venaient jusqu'a
son lointain désert pour s'entretenir avec lui ou seulement pour recevoir sa bénédiction,
et |I'empereur Constantin le Grand lui-méme échangea avec |'humble moine une
correspondance.

Détaché de tous ces honneurs et |'intelligence sans cesse tournée vers la présence de
Dieu en lui, Antoine avait été pourtant instruit par Dieu, comme par surcroit, de toute la
science nécessaire a confondre la sagesse de ce monde. Des philosophes paiens, enflés

6



d'orgueil par leur prétendue science, vinrent avec mépris rendre visite a cet illettré
dont toute I'Egypte parlait. En peu de mots |'Homme-de-Dieu confondit leur assurance.
Il leur montra comment la sagesse de ce monde a été rendue folle par la folie de la Croix
leur démontra I'insanité de leurs mythes qui abaissent Dieu a la ressemblance d'animaux
ou d'objets fabriqués, alors que la doctrine du Christ éléve |"homme a la communion avec
la nature divine, et leur fit reconnditre que ce que les Chrétiens connaissent par la foi et
la puissance de |'expérience vécue, eux essayent vainement de |'atteindre par les
discours et les raisonnements. Il scella enfin sa victoire en délivrant des possédés par la
puissance du Christ et congédia ses visiteurs tout penauds.

Saint Antoine avait un grand respect pour les Clercs et les responsables de I'Eglise. Il
était certes étranger a toute affaire ecclésiastique, mais il n'en soutenait pas moins
vigoureusement la Foi Orthodoxe, gravement en péril en ces temps de troubles. Comme
les ariens d' Alexandrie avaient répandu la rumeur selon laquelle I'illustre ermite
partageait leur doctrine insensée, le Saint n'hésita pas a sortir de sa retraite et a se
rendre dans la bruyante capitale pour proclamer clairement, devant foute la population
accourue pour parvenir le voir, sa foi en la divinité du Fils et Verbe de Dieu, son adhésion
inébranlable a la doctrine du Concile de Nicée et pour affirmer son soutien de Saint
Athanase.

Quand il parvint a |'dge de 105 ans, il partit, selon sa coutume, rendre visite aux moines
installés dans la montagne plus avancée et leur annonga avec joie que Dieu allait bientot
le rappeler vers sa véritable patrie. Il les exhorta a persévérer tous les jours dans les
travaux de |'ascese, comme si la mort, était toute proche, a imiter |'exemple des Saints,
et a préserver avec soin la Tradition des Péres inspirés de Dieu en évitant toute relation
avec les hérétiques; puis il se retira dans le désert profond, servi par deux disciples:
Macaire (voir 19 janvier) et Amathe. Au moment de mourir, il leur recommanda de ne pas
transporter son corps en Egypte, de peur qu'il ne fit embaumé, conformément aux
coutumes pdiennes encore en vigueur, et leur ordonna de |'enterrer dans un endroit
inconnu de tous. Il Iégua une partie de ses vétements aux deux grands confesseurs de
I'orthodoxie: Saint Athanase et Saint Sérapion de Thmuis (voir au 21 mars), et sa
tunique de poils a ses deux plus proches disciples, pour que ceux-ci, en portant ces
vétements, soient couverts de sa protection invisible. Puis il étendit les pieds et, le
visage comblé de joie, comme si des amis venaient a sa rencontre, il remit paisiblement
son dme a Dieu. C'était le 17 janvier 356. La réputation du Pére des moines s'étendit aux
extrémités de toute la terre et, depuis des siécles, sa biographie, écrite avec amour par
Saint Athanase d'Alexandrie, of fre aux dmes éprises de Dieu un parfait modele de la
voie a suivre pour parvenir a la perfection de la vie chrétienne.

Le corps de Saint Antoine fut découvert a la suite d'une révélation, en 561, et transféré

a Alexandrie. Vers 635, sous la menace de |'invasion arabe, il fut transporté a

Constantinople et, vers 1050, selon le témoignage de la tradition occidentale, un seigheur
7



du Dauphiné apporta une partie de ses Reliques en France (Saint-Antoine en Dauphiné),
ol elles devinrent I'objet d'un célébre pelerinage.

Synaxaire de l'église Orthodoxe, du hiéromoine athonite Macaire, monastére de Simonos-Petra.




La vie de saint Antoine le 6rand (251-356)

par l'archevéque Basile (Krivochéine)

Des indications sur le réle des anges et des démons dans la vie spirituelle apparaissent
dans les textes de I'église des les tous premiers temps du christianisme. Ce n'est
cependant qu'avec l'apparition du monachisme et I'élaboration de I'enseignement
ascétique du IVe siecle que cette question a été abordée de fagon cohérente

et systématique. La premiere ceuvre ol I'on trouve cette question traitée de fagon
conséquente est sans aucun doute la Vie de saint Antoine le Grand, par saint Athanase
d'Alexandrie (8).

LGEEL ANTRINI

La Vie de saint Antoine le Grand peut tre considérée comme un modéle caractéristique

de la pensée orthodoxe sur le réle joué par les puissances des ténebres dans la lutte

spirituelle de 'homme. Cette Vie conserve jusqu'a nos jours sa valeur d'enseignement,

méme si des auteurs ultérieurs ont parfois approfondi notablement I'étude

de la question. Saint Athanase, a l'instar de ses contemporains, concevait le monachisme

non seulement comme une voie vers le salut et la sanctification personnelle, mais aussi

et avant tout comme une lutte contre les puissances démoniaques des ténebres. Bien sir,

chaque chrétien est appelé a s'engager dans cette guerre spirituelle, mais les moines

en constituent les avant-postes, les troupes délite qui vont débusquer I'ennemi

directement dans son repaire, c'est-a-dire dans le désert, qui était considéré comme lieu

de prédilection des démons, le christianisme s'étant largement répandu dans les régions
9



peuplées. L'éloignement hors du monde n'était pas considéré comme une tentative
d'échapper a la lutte contre le mal, mais au contraire comme un moyen d'engager contre
lui un combat encore plus actif et héroique. C'est pourquoi les moines sont entourés

de démons. « Car nous avons des ennemis terribles et fourbes, dit saint Antoine a ses
¢leves, les mauvais démons. Et c'est contre eux que nous avons a lutter (9). [...]
Nombreuse est leur troupe dans I'air qui nous entoure, et ils ne sont pas loin de nous
(10). »

Dans la Vie de saint Antoine le Grand, nombreuses sont les descriptions des différentes
fagons dont les démons nous tentent. Premierement, ils font tout pour écarter le moine
de la voie ascétique, ils essaient de le faire renoncer a la vie monastique (11). Puis ils
I'assaillent de toutes sortes de pensées mauvaises et de désirs obscenes (12). Ils
tentent ensuite de terroriser le moine par des apparitions fantastiques effrayantes (13).
Mais si l'ascete résiste a toutes ces tentations et le diable se voit « chassé de son cceur
(14) », ce dernier lui apparait alors sous I'apparence d'un humain (15). Toute cette lutte
se situe principalement sur un terrain spirituel, mais les démons sont des créatures
vivantes bien réelles, capables de se manifester par des actions concretes,

en produisant, par exemple, des sons audibles méme par une tierce personne (16). Ils
sont aussi capables d'infliger aux personnes qu'ils prennent pour cible de leurs tentations
de sérieux dommages physiques, des blessures par exemple. Ainsi, saint Antoine fut

si cruellement battu par les démons au tout début de sa vie monastique, qu'il fut par eux
laissé « comme mort » sur le sol (17). C'est dans cet état qu'il fut retrouvé le lendemain
matin. Il assurait que la douleur de ses blessures était d'une intensité qu'aucun coup des
hommes ne saurait jamais provoquer (18). Les démons ont enfin recours a divers
procédés pour obtenir insidieusement la confiance de leur victime. Ils chantent, lisent
les psaumes, ils la réveillent pour la priére, la poussent a jeliner, etc. (19).



Il serait cependant parfaitement faux de conclure, au vu de la place qu'occupent les
tentations et les apparitions démoniaques dans la Vie de saint Antoine le Grand, que les
moines de cette époque craignaient la force des puissances des ténébres. Ils avaient
certes de la réalité des démons une sensation trés vive, fondée sur I'expérience
personnelle, mais dans le méme temps ils croyaient fermement que la puissance de Satan
avait été anéantie par l'incarnation et sur la croix, et que les chrétiens avec l'aide

de Dieu étaient donc capables d'en venir a bout. Cette pensée revient a plusieurs
reprises dans la Vie de saint Antoine le Grand. « Depuis la venue du Seigneur, 'Ennemi
est déchu et ses pouvoirs se sont affaiblis. Ainsi donc, il ne peut rien, mais comme

un tyran, méme déchu, il ne se tient pas tranquille et menace, ne serait-ce qu'en parole.
Que chacun de vous réfléchisse a cela. il peut alors mépriser les demons (20). »

La réaction véritablement chrétienne face aux démons n'est donc pas la peur, mais

le mépris. « Il ne faut pas les craindre, puisque, par la grdce du Seigneur, toutes leurs
machinations se réduisent a rien (21). » Nous disposons de hombreuses armes pour lutter
contre les démons. la foi, une vie bonne, le souvenir de la damnation éternelle, les
priéres et, surtout, le signe de croix. Les démons, dit saint Antoine, « redoutent fort

le signe de la croix du Seigneur, puisque par elle le Sauveur les a dépouillés et donnés

en spectacle (22). » Le Christ en personne peut nous venir en aide, comme c'est arrivé

a saint Antoine (23). Et si nous n'oublions jamais que Dieu est foujours avec nous, les
démons disparaitront en fume (24).

Cependant, cette incapacité des démons a attaquer les chrétiens de front, les incite

a recourir a la ruse, aux moyens détournés. Ainsi, ils nous apparaissent sous l'aspect
d'anges de lumiére et nous trompent par des visions mensongéres. Saint Antoine passe
alors au probleme du discernement des esprits, et c'est la un des moments
particulierement intéressants de son enseignement (25). Saint Antoine explique a ses
disciples que les démons nhous apparaissent souvent sous forme d'anges. Ils nous disent
méme. « Nous sommes les anges (26). » Les chrétiens, cependant, n‘auront aucun mal,
avec l'aide de Dieu, a discerner le bon esprit du mauvais, d'apres I'effet qu'il aura sur leur
dme. « Il est facile et possible de distinguer la présence des mauvais et des bons, si Dieu
I'accorde », dit saint Antoine. « La vue des saints n'est pas accompagnée de troubles [...].
Elle se produit tranquillement et doucement, de sorte qu'aussitot la joie, I'allégresse

et le courage s'insinuent dans I'dme. Car avec eux est le Seigheur, qui est hotre joie

et la force de Dieu le Pére. Les pensées de I'dme demeurent sans trouble et sans
agitation, si bien qu'illuminée, elle voit par elle-méme ceux qui apparaissent. Un désir des
biens divins a venir I'envahit, et elle voudrait absolument s'unir a eux, si elle pouvait s'en
aller avec eux (27). » « S'il s'en trouve pourtant qui [...] craignent la vue des bons

esprits » qui s'offre d eux, « ceux qui apparaissent les délivrent aussitot de cette
crainte par I'amour (28). » « Lors donc que, [...] a la vue de quelques esprits, vous
craignez, si la crainte est aussitot enlevée et si, a sa place se produisent joie ineffable,
alacrité [...] et tranquillité des pensées, [...] force d'ame et amour de Dieu, ayez courage,



et priez. Car la joie et le calme de I'ame témoignent de la sainteté de celui qui se rend
present (29). » Les puissances des téneébres, elles, ont un effet tout a fait opposé. Leur
apparition s'accompagne de « trouble, de bruit provenant de I'extérieur » et d'effroi.
Elles engendrent les mauvais sentiments, le désordre des pensées et le mépris des
vertus (30). Et le sentiment de peur ne s'estompe pas, comme en présence d'une vision
bonne (31). Cependant, en aucun cas, nhous ne devons perdre notre bravoure quand nous
voyons une apparition. « Lorsqu'une apparition se produit, qu'on ne succombe pas

a la crainte mais qu'on commence par l'interroger avec courage sur sa nature. « Qui es-tu
? D'oll viens-tu ? » Si c'est une vision de saints, ils te rassureront et changeront

ta crainte en joie. Mais si c'est une vision diabolique, aussitot elle s'affaiblit en voyant
un esprit affermi. En effet, le simple fait de demander. « Qui es-tu ? D'ou viens-tu ? »
est un signe d'imperturbabilité (32). »

La distinction entre les visions de la lumiere divine et leurs imitations sataniques
n'occupe pas une place importante dans la Vie de saint Antoine le Grand, mais on y trouve
tout de méme quelques indications a ce sujet. Ainsi, raconte saint Antoine, « ils vinrent
une autre fois dans les ténebres. Ils paraissaient porter des lumiéres et disaient. « Nous
sommes venus t'éclairer, Antoine. » Mais moi, fermant les yeux, je priais et aussitot

la lumiere des impies s'éteignait (33). » Le fait qu'Antoine ait fermé les yeux pour éviter
les lueurs de la lumiere démoniaque, nous permet de conclure que cette lumiére, selon
toute vraisemblance, était matérielle. La méme Vie de saint Antoine nous raconte
comment le Seigneur en personne vint un jour a l'aide de saint Antoine alors que

ce dernier livrait un rude combat aux démons. « [Antoine], levant les yeux, vit le toit qui
semblait s'ouvrir et un rayon de lumiere descendre vers lui (34). » Cette description
rappelle, de fagon frappante, certaines visions de la lumiére divine de saint Syméon

le Nouveau Théologien, grand mystique du XIe siecle (35). « Les démons avaient
subitement disparu, la douleur de son corps avait aussitot cessé [..] Antoine [...], soulagé
de ses peines [..] demandait a la vision [...]. « Ou étais-tu ? Pourquoi ne t'es-tu pas
manifesté des le début pour faire cesser mes douleurs ? » Alors une voix parvint jusqu'a
lui. « J'étais la, Antoine, mais jattendais, pour te voir combattre » (36). »

Nous ne devons cependant pas considérer que reconnditre les démons soit chose facile.
Ainsi qu'il a été dit plus haut, c'est facile et réalisable « quand Dieu nous l'accorde ».

En d'autres termes, il ne s'agit pas la d'un talent naturel, mais avant tout d'un don

de Dieu. Antoine lui-méme dit. « Il faut prier [...] pour recevoir la grdce du discernement
des esprits, afin que [..] nous ne nous fiions pas a tout esprit (37). » Une question peut
alors survenir. quel mal peuvent nous faire les mauvais esprits, si leur puissance a été
vaincue par le Christ sur la croix ? Ce n'est bien sir qu'avec la volonté de Dieu qu'il leur
est possible de nous tenter, pour notre propre bien. Et s'ils réussissent a nous atteindre,
c'est foujours par notre faute. Nous leur donnons des forces par la faiblesse de notre
foi. Dans la Vie de saint Antoine le Grand, Satan lui-méme admet cela. Il apparait a saint

1



Antoine et lui avoue sa faiblesse. Mais il se défend de I'accusation selon laquelle ce serait
lui qui viendrait tenter les moines. « Ce n'est pas moi, dit-il, ce sont eux qui se troublent
eux-mémes, puisque moi, je suis devenu faible (38). »

Tel est, en résumé, I'enseignement d'Athanase dans la Vie de saint Antoine le Grand sur
la participation des puissances invisibles a notre vie spirituelle. Saint Antoine a une
sensation tres vivante de la réalité des puissances des ténebres et de leurs efforts
constants pour se méler de notre vie. Ils tentent 'homme plutot de I'extérieur, par des
apparitions de toute sorte, mais ils sont aussi capables de lui donner de mauvaises
pensées et des sentiments coupables. Cependant un coup fatal a été porté a leur
puissance sur la croix, et le chrétien ne doit absolument pas les craindre. Dans ces écrits
datant de I'aube d'un christianisme alors triomphant, il y a beaucoup d'optimisme juvénile,
qui ne peut pas toujours étre partagé par les générations ultérieures de chrétiens.

Pour ce qui est des bons anges, ils ne sont que fugitivement évoqués dans la Vie de saint
Antoine le Grand (39).

Il convient encore de citer les multiples versions de la Vie de saint Pacome (40),
témoignage tres important de la vie spirituelle et du monachisme du IVe siécle. Ce livre
constitue une riche et intéressante source d'informations sur les puissances
démoniaques. Ces informations se distinguent cependant assez peu de celles que nous
tirons de la Vie de saint Antoine le Grand. C'est pourquoi nous ne citerons de la Vie

de saint Pacome qu'un seul passage, qui donne des précisions sur la fagon de distinguer
les visions vraies des mensongeres. Selon saint Pacome, les apparitions vraies captivent
entierement la conscience par leur sainteté, ce qui élimine toute possibilité de doute.
Le moindre doute sur la nature de cette vision est déja en soi un signe de ce que la vision
est I'eeuvre du diable. « Un jour, lit-on dans la Vie de saint Pacome, un démon lui apparut
sous |'apparence du Christ, et prétendit €tre le Christ [...]. Mais le saint homme
possédait le talent de discerner les esprits [..] il pensa immédiatement. « Les pensées
de I'nomme qui voit des forces saintes disparaissent entierement. Elles ne considérent
plus rien d'autre que la sainteté de ce qui est en train de leur apparditre ; mais moi,

je vois cela, et je continue a penser et a réfléchir. Il est clair que I'apparition ment. Elle
n'est pas une vision de forces saintes ». Pendant qu'il réfléchissait ainsi, la vision
mensongeére disparut (41). » L'apparition d'un démon sous I'apparence du Christ est ici
un épisode intéressant.



8. La Vie de saint Antoine le Grand, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Sources chrétiennes » n° 400,
20042. Parmi les études récentes consacrées a la vie de saint Antoine le Grand, nous
citerons Louis BOUYER, La Vie de saint Antoine. Essai sur la spiritualité du monachisme
primitif, Ed. de I'Abbaye de Bellefontaine, coll. « Spiritualité orientale » n° 22, 1978.

9. La vie de saint Antoine le Grand, XXI, SC 400, p. 193.
10.  Ibid., XXI, p. 195.

11.Ibid., V, p. 143-145.

12.  Ibid., V, p. 145.



13.  TIbid., V, p. 145, et XXIII, p. 199.
14, TIbid., VI, p. 147,

15.  TIbid.

16.  Ibid., IX, p. 161, et XIII, p. 169-171.
17.  TIbid., VIII, p. 157.

18.  Tbid.

19.  TIbid., XXV, p. 205-207.

20.  Ibid., XXVIII, p. 211-213.

21, TIbid., XXIV, p. 205.

22.  TIbid., XXXV, p. 231, et XXX, p. 219.
23. TIbid., X, p. 163-165.

24.  TIbid., XLIT, p. 251.

25.  Tbid., XXXV-XXXVII, p. 231-237.
26.  TIbid., XXXV, p. 231.

27.  TIbid., XXXV, p. 231-233,

28.  TIbid., XXXV, p. 233.

29. TIbid., XXXVI, p. 235.

30. Ibid.

31, Ibid.

32. Ibid., XLIII, p. 253.

33.  Ibid., XXXIX, p. 241-243.

34. TIbid., X, p. 163.

35. Se reporter notamment au chapitre 22 de ses Catéchéses autobiographiques. Voir
aussi ARCHEVEQUE BASILE (KRIVOCHEINE), Dans la lumiére du Christ. Saint Syméon
le Nouveau Théologien, 949-1022. Vie, spiritualité, doctrine, Chevetogne, éd.
de Chevetogne, coll. « Témoins de I'l'-fglise indivise », n° 1), 1980, chap. 1: « Un pauvre rempli
d'amour fraternel », p. 13-25.

36. La Vie de saint Antoine le 6rand, X, p. 163-165.
37. Ibid., XXXVIII, p. 239.



38. Ibid., XLI, p. 247.

39. Voir l'annexe au livre du P. Bouyer, La Vie de saint Antoine. « Cosmologie
et démonologie dans le christianisme antique ».

40. Edition critique des versions grecques de la Vie de saint Pacome. « Sancti Pachome
Vitae Graecae », éd. F. HALKIN, coll. « Subsidia hagiographica », n° 19, Bruxelles, 1932,
Trad. fr. dans A.-J. FESTUGIERE, Les Moines d'Orient, t. IV. La premiére vie grecque
de saint Pacome, Paris, Fd. du Cerf, 1962.

41.  Sancti Pachome Vitae Graecae, éd. F. HALKIN, chap. 87, p. 58-59.

Sources : basilekrivocheine.org et Parlons d'orthodoxie

De notre saint pére Antoine

« Trois peres avaient I'habitude d'aller chaque année chez le bienheureux Antoine. Les
deux premiers l'interrogeaient sur les pensées et sur le salut de I'dme ; le troisiéme
gardait un complet silence sans rien demander. Aprés bien des années, I'abbé Antoine lui
dit : 'Voila si longtemps que tu viens ici, et tu ne me poses aucune question ?' Il lui

répondit : "Il me suffit seulement de te voir, Pere I' »

(Sentences des Peres du désert, 27)




L'Ancien Antoine dit : « Certains ont brisé leurs corps a force d'ascese; mais leur manque
de discernement les a éloignés de Dieu »

(Antoine 8)

Le saint abbé Antoine, assis un jour au désert, se trouva pris d'ennui et dans une grande
obscurité de pensées, IT dit a Dieu: "Seigneur, je veux €tre sauvé, mais les pensées ne
me laissent pas que ferai-je dans mon affliction ? Comment serai-je sauvé ? " Peu apres,
s'étant levé pour sortir, Antoine voit quelqu'un comme lui, assis et travaillant, puis se
levant de son travail et priant, assis de nouveau et tressant la corde, puis se relevant
encore pour la priére. C'était un ange du Seigneur envoyé pour le diriger et le rassurer.
Et il entendit I'ange dire: "Fais ainsi et tu es sauvé." Ayant entendu cela. Antoine eut
beaucoup de joie et de courage. Et faisant ainsi, il fut sauvé.

Un fréere, dans un monastére, avait été accusé faussement de luxure. Il se leva et s'en
alla chez I'abbé Antoine. Les freres vinrent aussi du monastére pour le guérir et le
ramener. Ils commencerent a |'admonester : "Tu as fait cela mais lui assurait n'avoir
rien fait de tel. Or, il se trouva que |'abbé Paphnuce, dit Céphalas, était la et il leur dit
cette parabole : "J'ai vu, sur la rive du fleuve, un homme enfoncé dans la vase jusqu'aux
genoux; puis arriver certaines gens qui, lui donnant la main, |'enfoncerent jusqu'au cou."
Et I'abbé Antoine dit aux freres au sujet de |'abbé Paphnuce : "Voila un homme
véridique, apte a soigner et sauver les dmes "Pénétrés alors de componction a cette
parole des vieillards, les fréres firent une métanie au frére; et, encouragé par les Peres,
ils reprirent le frére au monastére.






