Yiu este Dumnezeu

Callel\ism Orllodox et |




Viu ESTE DUMNEZEU

Catehism ortodox



Coperta: Gianina SiNTOMA
DTP&Layout: Liviu STANCIU
Redactor: Valentin VEsa

Descrierea CIP a Bibliotecii Nationale a Romaniei:
Viu este Dumnezeu: catehism ortodox — Alba-lulia:
Reintregirea, 2009

Bibliogr.

Index

ISBN 978-606-509-047-7

28

Editie ingrijita de: Pr. loan NicoLAE si Liviu STANCIU
Coperta: Pridvorul de la Voronet, sec. XVI

© REINTREGIREA, 2009

Editura Reintregirea,

Arhiepiscopia Ortodoxd Roméana a Alba luliei

Str. Mihai Viteazul, Nr. 16, Alba Iulia, Romania

Tel: 0258/811690 (secretariat)

0258/818188, int. 122 (editura)

www.reintregirea.ro

Comenzi carte: 0258/810373 sau pe www.reintregirea.ro


http://www.reintregirea.ro
http://www.reintregirea.ro

V1U ESTE DUMNEZEU
CATEHISM ORTODOX

_ Tiparit cu binecuvdntarea
Inaltpreasfintitului Parinte Andrei,
Arhiepiscopul Alba luliei

Traducere in limba roména i postfata de
Parintele loan Nicolae

M
mCIH‘PRGGlRQH

Alba lulia
2009



Dedicdm aceastd editie Preafericitului Parinte Daniel,
Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romdne,

initiatorul proiectului actual de catehizare parohiald,
si memoriei Parintilor Cyrille Argenti,

Constantin Galeriu si lui Olivier Clément

«Si incepdnd de la Moise si de la toti
proorocii, le-a tdlcuit

lor din toate Scripturile cele

despre El» (Luca 24, 27)



URGENTA PASTORALA A CATEHIZARII

a inceputul mileniului al 11I-lea, intr-o scrisoare pastora-

1, subliniam o anumita stare de amorteala si superficiali-
tate in viata duhovniceasci a crestinilor nostri, stare care n-a
fost depasita, sau n-a fost totalmente depasita. M-am legat de
mai multe ori in anii din urma de ,,neputintele pastorale” mai
vechi si mai noi.

Nu e corect sa fim doar critici, ci trebuie sa fim si au-
tocritici, caci pe noi, slujitorii, ne atentioneaza Sfantul Pavel:
,Luati aminte de voi ingiva si de toatd turma, intru care Du-
hul Sfant v-a pus pe voi episcopi, ca sa pastoriti Biserica lui
Dumnezeu, pe care a castigat-o cu insusi Sangele Sau”. (Fap-
tele Apostolilor 20, 28).

Sfantul Vasile cel Mare, pe care il sarbatorim la fiecare
inceput de an si pe care in acest an il omagiem in chip special,
le-a pretins preotilor sai multa ravna, dar, mai intai, a facut
el insusi mult. Exemplul lui fascina. ,,Atat de mult stralucea
virtutea lui Vasile, atat de mult ii copleseau pe contemporani
purtarea si felul lui de vietuire, incét unii, ca sd dobandeasca
si el aceeasi faima, 1i imitau infatisarile sale exterioare: cau-
tau sa aiba o fatd palida ca a lui, sa aiba barba ca barba lui,
s vorbeasca fara graba si rar, si sa-si dea un aer ganditor si
meditativ”.

Covarseau virtutile lui, dar ardea cu sufletul si pentru
turma sa. Se mentioneaza in slujba praznicului ca ,faptele
bune ale tuturor sfintilor le-ai incercat asupra ta, parinte al
nostru, Vasile: blandetea lui Moise, ravna lui Ilie, marturi-
sirea lui Petru si teologia lui loan. Nu ai incetat a striga, ca
Pavel: «Cine este slab si eu s nu fiu slab? Cine se sminteste si
eu sd nu ma aprind?» Pentru aceasta, cu dansii salasluit fiind,
roaga-te sa se mantuiasca sufletele noastre”.

De fapt, la hotararea Sfantului Sinod, anul acesta este
dedicat Sfantului Vasile si tuturor capadocienilor, modele
stralucite de pastori si parinti. Ei se luptau cu ereziile si cu
»derapajele morale” ale credinciosilor. N-am putea spune ca
in lumea noastra ,,pluralista” sunt mai putine devierile doctri-



6

nare si derapajele morale.

Ne oprim la o prima neputinta: relativismul doctrinar,
care se datoreaza unei catehizari anemice sau dezordona-
te. Da bine la ,,imagine” sa consideri toate religiile si toate
confesiunile crestine la fel de valabile, ca doar, toti oamenii
religiosi ,,se roaga la Acelasi Dumnezeu”. Cu ,,umor duhovni-
cesc” Parintele Rafail Noica spune ca sunt multi ,dumnezei”,
dar numai Unul este ,,profesionist”, si numai ortodoxia este
conforma cu firea omului.

Ne dam seama atunci de ce, la sugestia Preafericitului
Patriarh Daniel, s-a demarat un proiect serios de catehiza-
re intitulat , Hristos impartasit copiilor”. De fapt, nu numai
copiii, ci toti credinciosii au nevoie de catehizare. In acest
sens, la Centrul Eparhial s-a instituit un post de inspector cu
catehizarea, iar la nivelul protopopiatelor un responsabil pen-
tru catehizare. Acest lucru este valabil pentru toate eparhiile
din cadrul BOR, fiind o incercare serioasa de revigorare a
unei constiinte catehetice, amortite si intimidate in perioada
comunismului.

Daca pentru catehizarea copiilor sunt alcatuite manu-
ale, inclusiv pentru cea din biserica, pentru catehizarea tu-
turor crestinilor punem la indemana cel mai bun catehism:
,»Viu este Dumnezeu”. El va ajunge in toate parohiile noastre,
acum, la inceput de an. Este foarte important ca orice om
sd-gi cunoasca invatatura Bisericii sale. Preotii il vor folosi la
vecerniile de Duminica.

O alta neputinta, pe car speram sa se vindece méacar in
parte prin aportul catehismului, este viata hturglca destul e
anemica. Fara a ne opri la liturghia de miercurea si vinerea
ce se oficiaza in toate parohiile noastre, vom zabovi asupra
liturghiei din duminici gi sarbatori. Liturghia este ,,ospatul
credintei”. La ospit se intretin conversatii placute, se canta si
se mananca.

Pentru ca oamenii sé se simta bine la liturghie, trebu-
ie sa avem grija de cantare. Un grup coral, dupa care se an-
treneazad la cantare toti participantii, este absolut necesar. Dar
formarea lui pretinde din partea preotului o anumita ravna si
din partea cantdretului o minima pricepere. Dacé la strana
canta un singur om, mai mult sau mai putin talentat, liturghia
devine plictisitoare. Plictisitoare mai ales pentru tineri. Pun
la sufletul preotilor aceasta problema, nu-i pentru prima data,



dar cine stie, poate ma vor lua in serios!

Apoi, la ,,ospat” mananci. E fara sens participarea la
un ospat si sd nu servesti nimic. Ma bucur c3, deja, sunt multe
parohii unde duminica se cumineca un numar apreciabil de
credinciosi. li inteleg si pe preotii in varstd care au fost for-
mati intr-o anumita ,.traditie”, si se simt obligati de constiinta
sa-i spovedeasca pe credinciosi doar in Postul Mare. Cred ca,
totusi, vor face efortul sa depaseasca aceasta ,.traditie”, care
nu-i Sfanta Traditie.

Buninteles ca nu vor fi primiti la potir credinciosii
nepregatiti. Marturisirea credinciosilor iti cere un efort, dar
iti da i satisfactii. $i apoi, sa nu uitam, si noi clericii trebuie
s ne spovedim. Dumnezeu are aceleasi exigente cu noi, ca §i
cu orice crestin de rand.

O a treia neputinta a comunitatilor noastre este slaba
pregdtire a tinerilor pentru casatorie. Numarul divorturilor
este alarmant. O fi si vina societatii secularizate in mijlocul
cdreia traiesc tinerii, dar, mai ales, e vina noastra, a preotilor
si a parintilor. Bietii tineri! Incep prematur viata sexuala. Pe
cand se casatoresc, comuniunea sfinta, pecetluita de Taina
Nuntii, nu mai are farmec. Cauta in special placerea, iar nas-
terea de prunci, care di trainicie familiei, adesea nu-i dorita.
Este neaparata nevoie de o catehizare premaritala!

Sa mai pomenesc, apoi, 0 a patra neputintd. Nu ca
n-ar mai fi si altele. Constatam lipsa de implicare in viata
parohiald a consiliilor §i comitetelor parohiale. Barbatii si fe-
meile din aceste organisme trebuie invatati doctrina Bisericii
si trebuie antrenati in actiuni de catehizare si de filantropie.
De ce sa fie in stare credinciosii altor culte sa-si expuna mai
bine doctrina lor gresita decat credinciosii nostri? Epitropii,
curatorii §i consilierii parohiali trebuie sa stie ca primul lor
rol nu-i acela de a numira banii ce s-au adunat la disc, ci de
a-| sprijini pe preot sa-i aduca pe oameni la Dumnezeu.

Din nefericire, rolul lor in multe parohii este acela de
a economisi bunurile materiale, de a incasa contributia, de a
licita terenurile si stranile. Iar femeile din Comitetul Parohial,
pe langa curatenia sfantului locas, trebuie sé se obignuiasca sa
facd colecte pentru séraci, sa cerceteze bolnavii §i sa-i abor-
deze pe cei care se clatina in credinta. Atunci cind observa ca
un parohian se indeparteaza de biserica, sa-1 anunte imediat
pe preot. N-am putea spune ca nu exista §i exceptii pozitive,



8

dar raman exceptii.

Am pomenit doar patru neputinte, care-I dor pe pre-
otul adevarat, pentru ca ele Il dor si-L intristeaza pe Domnul
lisus Hristos. Sunt si alte multe neputinte care-l dor, incepand
cu persoana lui, cu casa lui, cu credinciosii lui. Privind in
jurul lui, in satul lui, in orasul lui, in tara noastra, in toatd
Biserica si lumea, sunt cumplite si dureroase neputintele, si
infinita varietatea si gravitatea lor.

Sa ne ajute Dumnezeu sa regasim duhul curat al
Parintilor Bisericii in toatd lucrarea noastra, s avem ravna
Sfantului Vasile cel Mare si sd facem o bund cateheza in pa-
rohiile noastre, folosindu-ne de acest minunat catehism, Viu
este Dumnezeu, reeditat prin strddania Parintelui Nicolae si a
celor de la Editura Remtreglrea intr-o editie frumoasa, aici,
la Alba lulia!

+ANDREI,
Arhiepiscopul Alba luliei

* % %

Toti ortodocsii din Franta se vor bucura desigur de publi-
carea acestui catehism, unic in felul sau, care vine sa ras-
punda asteptarii lor si care ii va initia deplin in ceea ce este
esential in credinta si spiritualitatea noastra.

Toata lucrarea Bisericii se defineste ca o cateheza, de
vreme ce Biserica trebuie sa prezinte totdeauna si sa faca cu-
noscut lumii chipul lui Hristos inviat din morti. Acesta este
sensul primordial al oricarei kerygme crestine: Viata s-a ara-
tat in Cuvantul intrupat si ea ne este impartasita prin Moartea
si prin Invierea Sa. Aceasta afirmatie, care da temeiul nadej-
dii noastre si care ne plaseaza in prim-planul viziunii biruin-
tei lubirii asupra mortii, este mai putin, pentru noi, ortodoc-
sii, produsul unei mentalitati specifice de sorginte etnica ci
mai degraba expresia unui cuget comun, faurit, mai inainte
de toate, prin invatatura Bisericii, capabila sa transmita cre-
dinta in Taina Fiului lui Dumnezeu, redata noua astazi, pe
de-a intregul. De altfel, noi stim sigur acum, ca putem trai
in Sfanta Treime, pentru ca noi suntem de la inceput «indu-
mnezeiti», intr-adevar.



9

Cum, deci, sd nu exprimdm intreaga noastra recu-
nostinta membrilor acestei echipe catehetice care, in cadrul
Fratiei Ortodoxe, ne daruieste aceasta minunata lucrare. Prin
inrddacinarea sa biblica, prin sensul clar al simbolurilor si al
icoanelor, prin grija sa de a reactualiza viata lui Hristos Cel
Inviat viind in Biserica Sa prin Duhul Sfant, intelegem mai
bine bogatia aportului sau si suntem convinsi ca cititorii vor
gasi solutiile concrete la cautarile lor, raspunsuri conforme cu
duhul Evangheliei lui lisus Hristos.

Mitropolitul MELETIOS
al Bisericii Ortodoxe Grecesti din Franta
§i Presedintele Comitetului Interepiscopal

alut cu bucurie aparitia unui catehism ortodox in limba

franceza; o marturisire de credinta care se adreseaza tu-
turor celor care se afla in cautarea Absolutului, singurul con-
tinut adevarat al intregii Ortodoxii; n-a spus oare unul dintre
parintii duhovnicesti ai Bisericii noastre ca «a fi ortodox in-
seamnd a-L cunoaste pe Dumnezeu si a-L cinsti intr-un mod
care sa fie demn de sfintenia Sa»? Intr-un anume sens, un
catehism nu este decat o linie de demarcatie intre accesibil
si tainic, intre vizibilul care orbeste prea adesea si Nevazutul
din inima lucrurilor; el se aseamina unei catedrale, a carei
existenta si frumusete nu sunt decat o chemare spre a des-
coperi Taina pe care o cuprinde sau, mai degraba, Misterul
caruia ii este doar Poarta. Fie ca acest nou catehism -nou prin
forma sa, prin accesibilitate, prin prospetime — sa devina pen-
tru multi poarta care se deschide spre Infinit.

Dumnezeu si-i binecuvinteze pe cei care au lucrat la
alcdtuirea sa, care au stiut sa se impartaseasca din cunoaste-
rea teazaurizata de catre Biserica si au voit sd daruiasca cu
marinimie, ceea ce ei insisi au primit din preaplinul dragostei
lui Dumnezeu.

ANTONIE, Mitropolit de Suroj,
lulie 1979



PREFATA

Originalitatea acestui catehism sau, mai degraba, a acestei
ample cateheze, consta, fara indoiala, in caracterul sdu
profund eclezial. Este o marturie venita la vremea potrivita,
intr-un moment in care Taina Bisericii este atat de des ignora-
ta in Occident. Acolo se pune din ce in ce mai mult accentul
pe o credinta constienta si personala, pe intalnirea cu lisus,
care ne descopera modul de a fi al lui Dumnezeu. Toate aces-
tea sunt motive pentru care Ortodoxia, inclinata uneori cétre
ritualism si izolare, trebuie sa invete sa asculte. La rindul sau,
insa, ea insista asupra continutului vital, sau, mai exact, on-
tologic, al acestei intalniri, asupra vietii in Hristos, ca partici-
pare reala la energiile divine.

Pentru traditia ortodoxa nu exista nici o deosebire in-
tre Trupul lui Hristos inviat i Trupul sau euharistic, adica
Biserica in adincimea sa deopotrivd «pnevmatica» si «sacra-
mentalay». Euharistia constituie Biserica dincolo de orice so-
ciologie si, prin Euharistie, Biserica este potirul prea-plin de
puterea invierii, «pentru viata lumii». De aceasta data, fara
indoiala, Occidentul crestin, amenintat de un fel de arianism
ecleziologic, nu ar avea decat de castigat, dand ascultare.

Acest catehism este eclezial in primul rand prin ela-
borare. El s-a nascut din intdlnirea mai multor experiente
catehetice realizate in cateva parohii ortodoxe de limba fran-
ceza si de rit bizantin, la Paris si la Marsilia. Autorii lui sunt
cu totii francezi, unii de origine rusi, altii de origine greaci,
iar ceilalti de vitd veche franceza, dand astfel imaginea unei
Biserici locale originale, care se constituie pe indelete, pas
cu pas.

Nimic nu ar fi fost posibil, insa, fard un maestru in
materie, neobosit, stralucitor, de o credinta aspra si clara, Pa-
rintele Cyrille Argenti, parohul bisericii grecesti din Marsilia.
Astfel s-au precizat cele doua dimensiuni — frateasca si parin-
teascd — ale unei veritabile munci in echipa, munca profund



PREFATA 11

resimtita intr-o Biserica pentru care constiinta adevarului nu
poate fi aceea a micii individualitati, deopotriva impietrite si
descompuse, ci aceea a unei comuniuni inradacinate ea insasi
in Euharistie: «Invatatura noastra este conforméa Euharistiei,
spunea inca din secolul al I1-lea, Sfantul Irineu de Lyon.

Textul acestui catehism manifesta prin el insusi des-
chiderea sa ecleziala. Conceput ca un iconostas, sau mai de-
grabd ca un registru al marilor praznice ale anului liturgic, pe
care le putem vedea chiar deasupra «usilor imparatesti», el se
afla prins pe parcurs intr-un ritm esentialmente evanghelic,
daca este adevirat ceea ce afirma cei mai multi exegeti, ca
Evangheliile sunt istorisiri ale mortii si Invierii Domnului,
precedate de simple introduceri. Esentialul textului pe care-
| prezentam aici consta, cu adevirat, in marea sarbatoare a
Cincizecimii, care trece de la varsarea Sangelui la revarsarea
Duhului, trecand prin misterul pascal si marea binecuvan-
tare a lui Hristos inaltat de-a dreapta Tatalui. Aceste doua
revarsari nu sunt decat una, pentru Dumnezeul inomenit si
pentru omul indumnezeit: de la revarsarea unui singe deja
euharistic, zorile Duhului se ridica din coasta strapunsa a Ce-
lui Rastignit, amintindu-ne adagiul prin care calugarii si-au
asumat launtric experienta martirilor: «Da-ti sdngele si pri-
meste Duhuly.

In acest catehism, Evanghelia este cititd neincetat in
Biserica: si daca constiinta adevarului (un adevar care este
iubire) nu este individuala, asa cum aminteam mai inainte, ci
«comunionalay, trebuie spus ca noi citim in Biserica totdeau-
na Cuvantul lui Dumnezeu, cand acesta apasa asupra noastra
cu greutatea Invierii sale.

Cei care au alcatuit aceasta lucrare sunt francezi im-
pregnati de liturghia bizantina. Aceasta liturghie ei o cunosc
cu atat mai bine cu cét trebuie sa o traduca adesea si sa o can-
te: fidelitatea cere aici un efort creativ in densitatea unei limbi
pe care trebuie s-o sfinteasca, nu prm calchierea (coplerea)
poeziilor si a cantarilor tradltlonale ci prin regasirea inspira-
tiei, care a dus la cintarea blzantma pentru limba greaci, la
znameni raspev, pentru cea slavond, sau la cantarea gregori-
and, pentru latina. Astfel de momente de traducere creatoare,
intr-o epoca in care spiritul critic cel mai exigent se imbina cu
o profunda sete duhovniceasca, sunt capabile sa sensibilizeze
congtiintele. Acest catehism este marturia efortului actual al



12 Viu gstE DuMNEZEU

anumitor medii ortodoxe de limba franceza precum cele care
se regasesc conjugate in Fratia Ortodoxa din Europa occiden-
tald pentru a lua cunostinta de Evanghelia in cuprinsul Tradi-
tiei si, in primul rand, in cadrul traditiei liturgice neintrerupte
a ritului bizantin.

Aceasta isi descopera imensa sa bogatie teologica, nu
doar prin slujbele euharistice, ci poate mai ales prin celelalte
slujbe, in special cele de la vecerniile sarbatorilor, unde exista
numeroase lecturi din Vechiul Testament. Pentru un francez
de astazi, aceasta teologie transfigurata in doxologie nu are
nimic exotic: locurile in care ea a fost elaborata in timpul
primului mileniu, vechile pamanturi biblice: Egiptul, Capa-
docia, Constantinopolul, constituiau un Orient-Occident care
reunea simtul tainei cu inteligenta cea mai ascutita; un Orient-
Occident in care se metamorfozau, in creuzetul Revelatiei, si
in primul rand, al persoanei in comuniune, al divino-umani-
tatii, geniul semitic, geniul indo-european si cel african. Nu
exista o pedagogie mai buna, nici o mai buna ucenicie pentru
noi, care suntem chemati la o sinteza asemanatoare, dar, de
aceasta data, la scara planetara! Acestea sunt, deci, operele
Parintilor Bisericii si ale celor sapte Sinoade ecumenice pe
care le vom regasi in textele liturgice atat de des citate in pre-
zentul catehism. Desigur, nu trebuie sa repetam ceea ce au
spus Parintii, ci sd regasim, in comuniune cu ei, inspirati de
ei, capacitatea lor de sinteza. Liturghia bizantind constituie
pentru Occidentul contemporan, care n-a avut parte incd de
o reald receptie a definitiilor atat de importante ale ultimelor
trei Sinoade ecumenice, cea mai buna initiere in aceasta con-
tinuitate fecunda: pedagogia Bisericii nedespartite, in care ne
ddm seama ca Traditia nu este o repetare mecanica, ci viata
Insasi in Trupul lui Hristos, in Duhul iuvenescens. Singur,
mijlocul creativ nu urmeaza capriciile sau obsesiile subiec-
tivitatilor dezradacinate, asa cum s-ar crede potrivit aparen-
telor, ci, o spunem incd o data, este in Biserica, iar autorii
catehismului nostru ne reamintesc ca Biserica este Mireasa i
Trupul lui Hristos.

Textele liturghiei bizantine hranesc inteligenta cresti-
nd, dar e vorba despre inteligenta transformata, inseparabila,
de acum inainte, nu numai de iubire, ci si de frumusete. Ge-
niul Bisericii Ortodoxe, s-a spus, este «filo-calic», indragostit
de frumusetea duhovniceasca — prin cruce, prin lacrimi intru



PREFATA 13

care omul, deschizindu-se Dumnezeului siu, unindu-se cu
fratii sai, impacandu-se cu sine insusi, gusta experienta Im-
paratiei. lata de ce textele liturgice, frumoase in ele insele,
trebuie sa rasune intr-un spatiu de frumusete, prin interme-
diul muzicii si al icoanei. Originalitatea si puterea acestui ca-
tehism rezida in combinarea temelor muzicale (imnografice)
si a celor iconografice. Muzica liturgica din bisericile ortodo-
xe exclude folosirea instrumentelor, este doar muzica vocilor,
a suflurilor care evoca un alt Suflu; ea nu are consistenta prin
sine insasi, ci se afla in slujba sensului, a tainei, ea da Cuvan-
tului, dincolo de ideologiile noastre, de sistemele noastre, de
poliloghiile noastre, demnitatea sa de Cuvant al lui Dumne-
zeu, patruns de o liniste care, precum spunea Sfantul Isaac
Sirul, «este graiul lumii care va veni». Totul se odihneste,
totul trece in eternitate, in vibranta liniste a icoanelor in care
se descoperd transparentele reciproce: chipul lui Dumnezeu
in om si cel al omului in Dumnezeu.

Citita cu ochii Traditiei, cu ochii de foc ai Porum-
belului care desluseste pretutindeni chipul Celui Prea-lubit,
Evanghelia isi dezvaluie intreaga densitate a timpului si a
eternitatii. Ea se inradacineaza in original asumindu-si toa-
td drama divino-umana pe care o descrie Vechiul Testament
si tinde catre scopul ultim, ducdnd la comuniunea sfintilor
care schiteaza, putin céte putin, Fata lui Hristos care vine:
de altfel, in mai mica masura intoarcerea lui Hristos in lume,
decit transfigurarea definitiva a lumii in acest Hristos cosmic
despre care vorbeste cu tarie catehismul nostru.

Astfel, cercetind momentele majore ale «iconomiei»
lui Hristos si lasdndu-se condusi de referintele biblice, pe care
le prezinta slujba bizantina, autorii fac o lectura tipic patristi-
ca a Vechiului Testament, unde ne arata teofaniile Logosului,
«pregatirea evanghelica», tipurile si reprezentarile lui Hristos
intrupat, mort si inviat, ale Duhului Sfant, ale Maicii Domnu-
lui, ale Bisericii. Un soi de muzicalitate hristica se face astfel
simtita: ma gandesc, de exemplu, la primul capitol din partea
a cincea, la laitmotivul Mielului, de la sacrificiul lui Avraam,
péna la Apocalipsa, trecand prin iesirea din Egipt, profetia lui
Isaia §i loan Botezatorul.

In acelasi timp, si nu fara o tensiune eshatologica, ce
se descompune si se reinoieste deopotriva in «parusia sacra-
mentala», potrivit expresiei lui Serghei Bulgakov, si in expe-



14 Viu ESTE DUMNEZEU

rienta celor «indumnezeiti», Evanghelia devine a noastra prin
Duhul Sfant, in Biserica: Cuvant ascultat, dar §i viata traita.
Prezentarea catehetica a Patimilor si a Invierii, conduce ime-
diat la prezentarea Botezului, radacina propriei noastre invi-
eri: Taina pascala si cinzecimica patrunde in noi §i ne inteme-
iaza in Euharistia care fondeaza Biserica. Sunt remarcabile
si frumoasele meditatii duhovnicesti, adevdrate jaloane ale
«vietii in Hristos», care constituie comentariul Fericirilor si
al Celor sapte cuvinte ale lui Hristos rostite pe Cruce. Dincolo
de tardivele impartiri occidentale, adevarata teologie — pentru
ca este ecleziala si liturgica — este obligatoriu «mistica».

*
* %k

Cui se adreseaza aceasta carte? Nu poate fi folosita di-
rect de cétre copii dar poate sa ajute mult, mai ales prin icoane
si imnele liturgice, prin acele «tropare» care rezuma, fiecare
in parte, sensul unei sarbatori, pe catehetii care se ocupa de
copii: sa-i invite sa deseneze §i sd@ comenteze o icoana, sa-i
apropie de un tropar, pe care sa-1 invete sa-l cante impreuna —
sunt tot atdtea aspecte ale unei pedagogii a frumusetii pe care
catehetii nostri le folosesc cu placere, aceasta carte fiindu-le
de mare ajutor.

Dialogurile dintre «copil» si «batran», adesea remar-
cabile, astfel incat le-am dori mai frecvente, ne fac si ne
gandim la un adolescent si chiar la un adult venind dinspre
ateism, mai degraba decat la un copil adevarat. Catehismul
acesta presupune, aproape totdeauna, o credintd dobandita,
latenta ori mostenita. Intr-o societate in intregime seculariza-
ta si paganizata, drumurile cétre credintd vor presupune o
alta lucrare, deja realizata in parte, trebuie s o spunem, in
confesiunile crestine occidentale. Aici se vorbeste mai putin
despre apropierea de credinta, cat de o constientizare a con-
tinutului sau.

Acest catehism a fost alcatuit de catre cateheti si se
adreseaza mai intai altor cateheti. El se adrseaza in primul
rand ortodocsilor, cu atat mai mult cu cat conditia noastra de
diaspora, pretinde adesea adultilor sa se transforme in cateheti
pentru proprii lor copii. Dar si catolicii §i protestantii vor gasi
in aceste pagini viziunea Bisericii nedespartite, o abordare a



PREFATA 15

crestinismului nicidecum straina, ci poate mai sintetica, mai
coerenta eclezial, aducatoare de echilibru si de profunzime.

Crestinismul, acest necunoscut: catehismul de fata
poate fi pentru un adolescent, un student a carui credinta
este inca nesigura si adesea rau informata, instrumentul unei
adevarate fortificari dogmatice, in sensul unei doctrine facu-
te pentru a fi trditd. Intr-un mod mai amplu, el poate consti-
tui o introducere utila in viata lui Hristos pentru multi dintre
contemporanii nostri, care, chiar daca sunt cultivati, raiman
tributari catorva scheme perimate privind «traditia iudeo-
crestind».

Nu trebuie sa mire pe nimeni astdzi ca aceasta scurta
introducere va fi pentru multi cititori si o prezentare a Bise-
ricii Ortodoxe: o prezenta, in acelasi timp modesta, deschi-
sa, atentd §i exigenta a acestei Biserici in inima Occidentului
crestin, poate sa deschida astazi cii noi dialogului ecumenic:

«lerusalimul isi aduce aminte, in zilele ticalosiei lui
si ale ratacirii lui, de toate stralucirile pe care le-a avut in
stravechile vremi» (Plangerile lui leremia 1, 7).

Olivier Clément



16
METODA SI SCOPUL URMARIT

Acest catehism este opera unei echipe catehetice de cres-
tini ortodocsi care activeaza in cadrul Fratiei Ortodoxe.
Catehismul nu se doreste a fi «un manual» care sa cuprinda
«lectii de invitaty, ci sa transmitd un mesaj de viata: Cuvan-
tul Dumnezeului Celui Viu.

Acest Cuvant, Duhul lui Dumnezeu, Duhul Sfant L-a
purtat pana la noi prin gura profetilor lui Israel. Prin lucra-
rea Aceluiasi Duh, Cuvantul S-a facut Trup, a luat Trup in
Persoana Domnului nostru lisus Hristos. In cele din urma,
Acest Cuvant se face auzit astdzi in Biserica, adunare a celor
credinciosi in care lisus Cel inviat este prezent si graieste tot-
deauna prin lucrarea minunata a Sfantului Duh.

Aceasta inseamnd ca exista continuitate si unitate
intre Vechiul Testament si Noul Testament, intre unitatea
de ansamblu a Bibliei si viata Bisericii: cuvintele si faptele
Domnului nostru lisus Hristos, care ne sunt relatate in Noul
Testament nu pot fi intelese daca nu se tine seama de cele
nouasprezece secole de istorie iudaica care au pregatit veni-
rea Sa si care ne sunt istorisite in Vechiul Testament. Pe de
alta parte, Persoana Domnului nostru lisus Hristos nu poate
fi inteleasa astazi decat in Duhul Sfant; nu putem comunica
cu El decat in launtrul Bisericii, traind in ea in comuniune
cu El Din aceasta dubla realitate — necesitatea de a cunoaste
Vechiul Testament si de a trai cu Hristos in Biserica — decur-
ge metoda pe care o vom urma: vom studia fiecare din marile
etape ale vietii Domnului nostru lisus Hristos — de la zamis-
lirea Sa (Buna-Vestire) la cea de-a Doua Venire — lamurindu-
le intotdeauna prin evenimentele Vechiului Legdmant, care
le-au pregatit, le-au vestit, le-au prefigurat si le-au reliefat. Le
vom ilustra, de asemenea, prin fapte din viata Bisericii — can-
tdri, icoane, taine, care le exprima, le fac actuale si ne permit
sa participam launtric la ea.

Noul Testament, studiat fara Vechiul Testament, este
ca un arbore dezriadacinat; Noul Testament, studiat in afara
vietii Bisericii, este o istorie a unor evenimente trecute, si nu
Noul Legamant, intdlnirea omului cu Dumnezeul Cel Viu.
Dorim sa-i ajutam pe cititorii nostri sa faca aceasta intalnire

si acesta este scopul acestei carti.



PARTEA I

Nasterea
Domnului nostru
lisus Hristos

De la Vechiul Adam la Noul Adam

CUPRINS

CAP. I: CHIPUL LUI DUMNEZEU: CREAT, CAZUT
SI RESTAURAT/ 19
Crearea lumii/ 19

Facerea omului/ 25
Caderea/ 28

CAP. II: DE LA CADERE LA SPERANTA: IOV/ 33

CAP. III: NOUL ADAM: INTRUPAREA/ 41
Bunavestire/ 41 A

Fecioara Semnului/ 43

Rugiaciunea «Bucura-Te, Marie» (46); «Mareste, suflete
al meu pre Domnul» (47); «Isaie, dantuieste» (48).
Craciunul/ 51

2






CAPITOLUL |

CHIPUL LUI DUMNEZEU:
CREAT, CAZUT S1 RESTAURAT

A) CREAREA LUMII

«Intru inceput a facut Dumnezeu cerul si paman-
tul. $i pamantul era netocmit si gol (fohu bohu, in ebrai-
cd), intuneric era deasupra adancului si Duhul lui Dum-
nezeu Se purta pe deasupra apelor» (Facere 1,1-2).

Prin aceste cuvinte incepe prima carte a Bibliei,
Facere, a cdrei origine se afla in invatatura lui Moise,
care marcheaza, cu puternica sa personalitate, intreaga
istorie a poporului iudeu.

De remarcat faptul ca in acest verset nu se spune
cum a fost creata lumea. Poporul iudeu a avut totdeauna
sentimentul distantei imense care desparte pe Creator de
faptura.

Abia intr-un text din a doua Carte a Macabeilor,
scris mult mai tirziu, in care se descrie lupta Israelului
contra tiranilor greci, succesori ai lui Alexandru Mace-
don, se gaseste formulata creatia lumii din nimic: «cre-
atio ex nihilo».

Sapte frati fusesera arestati de regele Antioh si
condamnati la moarte unul dupa altul, iar mama lor {i
imbarbita si 1i indemna. Cand a venit randul celui din
urma, ea i-a spus: «Rogu-te, fiule, ca, la cer si la pdmant
cautand si vazand toate cate sunt intr-insele, s cunosti



20 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

ca din ce n-au fost le-a facut pe ele Dumnezeu si neamul
omenesc asisderea l-a facut» (2 Macabei 7, 28).

Aceasta ne aminteste o fraza pe care preotul o
rosteste in vremea Sfintei Liturghii in marea rugaciune
euharisticd: «Din nefiintd in fiintd ne-ai adus si pe noi,
cel cazuti, iarasi ne-ai ridicat; si nu Te-ai departat, toate
tacandu-le, pana ce ne-ai suit la cer, si ne-ai daruit impa-
ratia Ta, care va si fie...»

Copilul: Atunci, la inceput, la inceput de tot, ce era?

Bitranul: Nimic, dar era Dumnezeu si totul a fost fa-
cut de catre El; numai El n-a fost facut, cici El este Cel Care
le-a facut pe toate (loan 1, 3).

Copilul: Aceasta este filosofie ?

Batranul: Nu, niciun filosof antic nu cugetase aceas-
ta. Grecii, ce-i drept, avusesera ideea unui artizan suprem pe
care il numeau «demiurgy, care va fi facut sa apara randuiala
(cosmos') pe care o descoperim in natura, din haosul primor-
dial. Acest mester, insa, ar fi facut ordine intr-o materie pre-
existenta.

Copilul: $i Biblia ce ne spune?

Bitranul: Ceea ce ne spune Biblia, omul n-ar fi putut
descoperi singur. Dumnezeu Insusi este Cel Care ni le-a facut
cunoscute, le-a revelat noua. Biblia ne spune ca numai cu pu-
terea Cuvdntului Sdu creator, Dumnezeu le-a dat lucrurilor
existenta lor proprie, fiinta lor. Dumnezeu a zis: «Sa fie lumi-
na!» si a fost lumina. E de ajuns sa spuna pentru ca lucrurile
sa fie. Cuvantul Sau este Cel Care constituie fiinta lor.

Copilul: De ce se foloseste majusculd pentru terme-
nul «Cuvant»?

Batranul: Deoarece, «Cuvantul», adicd Verbul, Lo-
gos-ul este termenul folosit de Sfantul Ioan Evanghelistul pen-
tru a-L desemna pe Fiul Unic al lui Dumnezeu (loan 1, 1).

Copilul: Dumnezeu gréieste si lucrurile sunt, insa
lucrurile se schimba. Plantele si animalele evolueaza. Dum-
nezeu este Cel Care face evolutia?

! Vezi partea a VlI-a, inceputul cap. V.



CHIPUL LUI DUMNZEU: CREAT, CAZUT SI RESTAURAT 21

Batranul: Suflarea lui Dumnezeu da viata lumii.
Suflare in greceste se spune «pneumar si acesta este cuvan-
tul folosit in Noul Testament pentru a-L desemna pe Sfantul
Dubh. Biblia ne spune: «Duhul lui Dumnezeu se purta pe dea-
supra apelor». In alta carte a Bibliei, in Deuteronom (32,11) se
spune: «intocmai ca vulturul care indeamna la zbor puii séi»,
pe care i-a clocit i i-a crescut, Duhul lui Dumnezeu da viata
si face s evolueze fiintele.

Copilul: De unde sa cunoastem cd Dumnezeu a creat
totul? Nimeni nu L-a vazut lucrand.

Bitranul: Descoperirea faptului ca cineva a facut
ca totul sa iasd din gol, din nimic, din neant, este punctul de
plecare al credintei in Dumnezeu, este inceputul a ceea ce se
numeste Credinta. lata de ce in Epistola catre Evrei se spune:
« Prin credinta pricepem ca s-au intemeiat veacurile cu cu-
vantul lui Dumnezeu, de s-au facut din nimic cele ce se vad»
(Evrei 11, 3). Ca sa ne invete acest adevar, Biblia ne ofera
o descriere accesibila oamenilor din toate timpurile, savanti,
poeti, batrini, adulti sau copii.

Si a despartit Dumnezeu lumina de intuneric.

Lumina a numit-o Dumnezeu ziua, iar intunericul I-a

numit noapte.

Si a fost seard si a fost dimineata: ziua intai.

Si a zis Dumnezeu: «si fie o tarie prin mijlocul apelor si

sa desparta ape de ape!». Si a fost asa.

A facut Dumnezeu tdria si a despartit Dumnezeu apele

cele de sub tarie de apele cele de deasupra tériei.

Taria a numit-o Dumnezeu cer. $i a vazut Dumnezeu ca

este bine. Si a fost seara si a fost dimineata: ziua a doua.

Si a zis Dumnezeu: «Sa se adune apele cele de sub cer la
un loc si sa se arate uscatul!». Si a fost asa. Si s-au adunat apele cele
de sub cer la locurile lor si s-a aratat uscatul.

Uscatul l-a numit Dumnezeu pamant, iar adunarea apelor
anumit-o mari. $i a vazut Dumnezeu ca este bine. Apoi a zis Dum-
nezeu: «Sa dea pamantul din sine verdeata: iarba, cu simanta intr-



22 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU Tisus HRISTOS

insa, dupa felul si asemanarea ei, si pomi roditori, care sa dea rod
cu samanta in sine, dupa fel, pe pamant!» Si a fost aga. Pamantul a
dat din sine verdeata: iarba, care face samanta, dupa felul i dupa
asemanarea ei, §i pomi roditori, cu simanta, dupa fel, pe pamant. Si
a vazut Dumnezeu ci este bine. Si a fost seard si a fost dimineata:
ziua a treia.

Si a zis Dumnezeu: «Sa fie luminatori pe taria cerului, ca
sd lumineze pe pamant, sa desparta ziua de noapte si si fie semne
ca si deosebeasca anotimpurile, zilele si anii, §i sa slujeasca drept
luminétori pe tdria cerului, ca sa lumineze pe pamant». Si a fost
asa. A facut Dumnezeu cei doi luminatori mari: luminatorul cel
mai mare pentru carmuirea zilei si luminatorul cel mai mic pentru
carmuirea noptii, si stelele. Si le-a pus Dumnezeu pe taria cerului,
ca sd lumineze pamantul.

S@ carmuiasca ziua si noaptea si sa desparta lumina de in-
tuneric. $i a vizut Dumnezeu ca este bine. Si a fost seara si a fost
dimineata: ziua a patra.

Apoi a zis Dumnezeu: «Sa misune apele de vietuitoare,
fiinte cu viata in ele si pasari si zboare pe deasupra pamantului, pe
intinsul tariei cerului!» Si a fost asa. A facut Dumnezeu animalele
cele mari din ape si toate fiintele vii, care misuna in ape, unde ele
se prasesc dupa felul lor, si toate pasarile inaripate dupa felul lor. Si
a vazut Dumnezeu ca este bine. Si le-a binecuvantat Dumnezeu si
a zis: «Prasiti-va si va inmultiti si umpleti apele marilor si pasarile
sa se inmulteasca pe pamant!» Si a fost searad si a fost dimineata:
ziua a cincea.

Apoi a zis Dumnezeu: «S& scoatd pamantul fiinte vii, dupa
felul lor: animale, taratoare si fiare sdlbatice dupa felul lor». Si a
fost asa.

A facut Dumnezeu fiarele salbatice dupa felul lor, si ani-
malele domestice dupa felul lor si toate taratoarele pamantului dupa
felul lor. $i a vizut Dumnezeu ci este bine.

Si a zis Dumnezeu: «Sa facem om dupé chipul si asema-
narea Noastr, ca s stipaneasca pestii marii, pasarile cerului, ani-
malele domestice, toate vietuitoarele ce trdiesc pe pamant si tot pa-



CHIPUL LUI DUMNZEU: CREAT, CAZUT SI RESTAURAT 23

mantul!». $i a facut Dumnezeu pe om dupa chipul Sau; dupa chipul
lui Dumnezeu l-a facut; a facut barbat si femeie.

Si Dumnezeu i-a binecuvantat, zicdnd: «Cresteti si va in-
multiti $i umpleti pAméntul §i-1 supuneti; si stapaniti peste pestii
marii, peste pasarile cerului, peste toate animalele, peste toate vi-
etdtile ce se migcd pe pamant §i peste tot pamantul!» Apoi a zis
Dumnezeu: «lata, va dau toatd iarba ce face saimanti de pe toata
fata pamantului, si tot pomul, ce are samanti cu rod in el. Acestea
vor fi hrana voastra. lar tuturor fiarelor pamantului gi tuturor pasa-
rilor cerului si tuturor vietatilor, ce se misca pe pamant, care au in
ele suflet viu, le dau toata iarba verde spre hranay. Si a fost asa.

Si a privit Dumnezeu toate cate a ficut si iatd erau bune
foarte. Si a fost o seara gi a fost dimineati: ziua a sasea. Asa s-au
facut cerul si pAmantul si toata ostirea lor. Si a sfargit Dumnezeu in
ziua a sasea lucrarea Sa, pe care a facut-o; iar in ziua a saptea S-a
odihnit de toate lucrurile Sale, pe care le-a facut.

Si a binecuvantat Dumnezeu ziua a saptea si a sfintit-o,
pentru cd intr-insa S-a odihnit de toate lucrurile Sale, pe care le-a
facut si le-a pus in randuiala. (Facere 1, 1-31; 2, 1-3)

Maret acest poem, prin care Dumnezeu ii face pe toti
oamenii de toate varstele sa inteleaga ca El este Cel Care a
facut totul si Care « cu intelepciune pe toate le-a facut»! (Ps
103, 25).

Copilul: Asadar, Biblia spune ca soarele a fost facut
in ziua a patra, dar, mai inainte, textul spune: «Si a fost o sea-
ra si a fost o dimineata: ziua intdi». Cum a putut fi o prima zi
cu seara §i cu dimineata, de vreme ce soarele inca nu era?

Bitranul: Aceasta intrebare i-ar fi putut veni in gand,
la fel de bine, si autorului nostru biblic. E asadar evident ca
zilele de care el vorbeste, nu sunt cele ce se masoara prin
rasaritul si apusul soarelui; ele nu dureaza 24 de ore cit o
rotatie a pamantului in jurul axei sale. Este vorba de zilele lui
Dumnezeu si nu de zilele oamenilor. De aceea Sfantul Apos-
tol Petru ne va spune: «O singurd zi inaintea Domnului este
ca o mie de ani §i 0 mie de ani ca o singurd zi (2 Petru 3, 8).



24 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

Copilul: Atunci, timpul lui Dumnezeu si timpul oa-
menilor nu este acelasi?

Batranul: De bund seama, nu. Dumnezeu nu viaza,
nu traieste in timp, fiindca El este Cel Care a facut timpul
si spatiul. Dumnezeu exista «inaintea tuturor veacurilor» si
dincolo de toate spatiile. Iata de ce nu se pot compara desco-
peririle stiintei cu revelatiile Bibliei, cum au incercat uneori
sa facd anumite spirite simpliste, inchipuindu-si ca autorul bi-
blic a dorit sa scrie un tratat de geologie sau paleontologie®.

Copilul: Atunci, cine spune adevarul: stiinta sau Bi-
blia?

Batranul: Adevarul revelatiei biblice nu este de ace-
lasi ordin cu adevarurile fragmentare si relative pe care le
studiazi stiinta. Ceea ce studiazi stiinta se referd la lumea
aparentelor, la lumea fenomenelor trecatoare, masurabile in
minute si in metri, si care se desfasoara in timpul si spatiul
omului. Revelatia biblica urca mai presus de spatiu si de timp,
pana la Dumnezeu, Cel Care a creat timpul si spatiul si tot
ceea ce stiinta descopera, Cel Care a creat inteligenta ome-
neascd care a facut stiinta insasi.

Copilul: Atunci, care este adevarul care se descopera
in descrierea biblica a creatiei?

Batranul: Omul credincios, dupi ce a studiat Biblia,
vede lumea, natura, cu un ochi nou. El descoperd in ea cu
uimire frumusetea creatiei, maretia operei Creatorului, ea in-
sasi o palida reflectare a frumusetii de neinchipuit a Creato-
rului. Si, atunci la «apusul soarelui», «vazind lumina cea de
seard»’, el cinta la vremea vecerniei Psalmul 103 impreuna cu
intreaga Biserica:

2 Paleontologia este stiinta cate studiaza flora si fauna fosila.

* Citate din cantarea « Lumina lind», cea mai veche si cea mai fru-
moasi din cele cantate la slujba Vecerniei.



CHIPUL LUI DUMNZEU: CREAT, CAZUT SI RESTAURAT 25

PSALMUL 103*

Binecuvénteaza suflete al meu pe Domnul! Doamne

Dumnezeul meu, maritu-Te-ai foarte!

intru stralucire si mare podoaba Te-ai imbracat; Cel ce

Te imbraci cu lumina ca si cu o haini;

Cel ce intinzi cerul ca un cort; Cel ce acoperi cu ape cele

mai de deasupra ale Lui;

Canta-voi Domnului in viata mea,

canta-voi Dumnezeului meu cat voi fi.

Placute sa-i fie Lui cuvintele mele,

iar eu ma voi veseli de Domnul.

Cat s-au marit lucrurile Tale, Doamne,

toate cu intelepciune Le-ai facut!

Slava Tatélui si Fiului si Sfantului Duh i acum si pururea
si in vecii vecilor. Amin. Aliluia, Aliluia, Aliluia. Slava Tie, Dum-
nezeule! (de trei ori). Slava Tie!

B) FACEREA OMULUI
(Facerea 2, 7-8, si 21-24)

Bitranul: in primul capitol am vizut o descriere
a intregii creatii, terminandu-se cu omul, care aparea ca o
«fapturdy printre altele. Poate ai remarcat, totusi, o diferenta.
Pentru toate celelalte fapturi, afard de om, Dumnezeu porun-
ceste si ele au aparut. Apoi Dumnezeu zice: «Sa facem om

* Exista doua numerotari ale psalmilor: cea a textului ebraic si cea
a traducerii in greceste, adica a Septuagintei. Vom indica mai int-
ii numerotarea din textul Septuagintei si apoi pe aceea din textul
ebraic. Acesta e motivul pentru care intilnim notatia, de exemplu:
Ps 103 (104). Textul de mai sus corespunde partii cantate din acest
psalm la vecerniile de sdmbdta seara. Septuaginta reprezinta cea
mai cunoscuta dintre versiunile grecesti ale Vechiului Testament
(sec. 111 1. Hr). Aceasta versiune a fost atribuita la 72 de traducétori,
de unde provine si numele sau. Biserica primara a mostenit Septua-
ginta, iar autorii Noului Testament se refera la ea. Périntii Bisericii
au considerat traducerea din cadrul Septuagintei ca inspiratd de
Sfantul Duh.



26 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HrisTos

dupa chipul si asemanarea Noastrd ca sa stipineasca toate
vietdtilex.

Copilul: Da! Se vede ca Dumnezeu da o importanta
deosebitda omului ca si cand ar voi sa-1 faca reprezentantul
Sau pe pamant.

Bitranul: Acest lucru este si mai clar mai departe, in
capitolul 2 al Facerii (2,5-7):

«Pe camp nu se afla nici un arbust si iarba nu incepu-
se a odrasli, pentru ca Domnul Dumnezeu nu trimisese inca
ploaie pe pamant si nu era nimeni care sa lucreze pamantul.
Ci numai abur iesea din pamant $i umezea toata fata pAman-
tului. Atunci, ludind Domnul Dumnezeu tarana din pamant a
facut pe om, si a suflat in fata lui suflare de viata si asa s-a
facut omul suflet viux.

Copilul: De ce exista doua descrieri ale Creatiei?

Batranul: Primele carti ale Facerii nu povestesc o
«istorie», caci o istorie presupune un martor, iar in timpul
Creatiei Dumnezeu este inca singur — ci ne lamuresc asupra
planului lui Dumnezeu pentru om, asa cum Duhul Sfant I-a
descoperit Profetilor in Vechiul Testament.

Copilul: Ce inseamna aceste doua descrieri?

Batranul: Prima ne arati crearea acestui univers pe
care Dumnezeu il incredinteaza omului, asa cum spuneai tu.

Cea de-a doua ne spune de ce omul a fost creat cel din
urma: pentru incoronarea lumii si pentru calduzirea ei catre
Dumnezeu, pentru ci, asa cum ne spune textul, omul e tot
atat de necesar pentru a cultiva pamantul ca si ploaia care-I
face sa rodeasca.

Aceasta responsabilitate a omului era asa de mare
incat Dumnezeu se gandi ca trebuie sa-i dea pe cineva ca sa-1
ajute. Dar nici una din fiintele existente nu i se potrivea, $i
numai de la om i veni acest «ajutor»: « Atunci a adus Domnul
Dumnezeu asupra omului somn greu; si, daca a adormit, a
luat una din coastele lui si a plinit locul ei cu carne. Apoi din
coasta luatd de El din om, Dumnezeu a modelat o femeie pe
care o aduse omului».

lata aici o modalitate de a ne sugera:

a) ca barbatul si femeia impart aceeasi natura;



CHIpUL LUI DUMNZEU: CREAT, CAZUT $1 RESTAURAT 27

b) ca femeia e chemata sa-i fie insotitoarea bar-
batului, aceea care se afla in preajma lui.

Atunci cand s-a trezit barbatul a exclamat: «lata os
din oasele mele si carne din carnea mea... Omul va lasa pe
tatal sdu i pe mama sa si se va lipi de femeia sa si vor fi
amandoi un trup».

Cand citim in Scriptura cd Dumnezeu l-a facut pe om
din pdmant, ne putem da seama cat de importanta este lega-
tura pe care o avem cu intreaga creatie: suntem modelati din
acelasi aluat, din aceeasi plamada, apartinem aceleiasi creatii
si formam un tot, o unitate numai impreuni cu ea (numele
— Adam dat omului, vine de la cuvantul ebraic adamah =pa-
mant).

Dumnezeu, nsa, a insuflat in om viata, iar omul este
faptura vie caci Dumnezeu este cu el. Omul este viata pentru
cd Dumnezeu 1i da viata neincetat prin Suflarea Sa, prin Pre-
zenta Sa, prin Puterea Sa.

Dumnezeu a facut barbatul si femeia dupa chipul Sau;
intreaga omenire, in diversitatea sa, este creatd dupa chipul
lui Dumnezeu. Maretia, frumusetea, libertatea omului se da-
toreaza faptului cd Dumnezeu l-a creat dupa chipul Sau.

Asa cum Dumnezeu — Tatil, Fiul si Duhul Sfant —
UNA sunt, la fel barbatul si femeia, creati dupa chipul lui
Dumnezeu, sunt chemati sa devina una, iubindu-se mereu
mai profund.

Dar daca suntem creati dupa chipul lui Dumnezeu, pu-
tem sa ne asemanam Lui din ce in ce mai mult, sd devenim
asemenea Lui, daca-L iubim si lasdm sa treaca in noi Suflarea
vietii Sale dumneziesti: scopul existentei umane este dobindi-
rea progresivd a asemdnarii cu Modelul nostru dumnezeiesc.

Copilul: Tu spui ca omul a fost creat de catre Dum-
nezeu dupa chipul Sau, dar mie mi s-a spus ca omul se trage
din maimuta.

Bitranul: Ceea ce Dumnezeu a creat «la inceputy,
El a creat plecand de la nimic, cum am viazut in capitolul
precedent, ins3, pe om, Dumnezeu nu l-a creat plecand de la
«nimicy, ci l-a creat «din pamant» si din tot ceea ce contine



28 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HrisTos

acesta. Cu alte cuvinte pentru a-1 crea pe om, Dumnezeu s-a
folosit de intreaga natura si de evolutia ei, fara sa excluda mai-
muta ori pestele, care sunt din pamant, caci omul este incoro-
narea creatiei §i in el regasim rezumata, recapitulata, intreaga
creatie. Dar, in afard de acest lucru, Dumnezeu I-a insufletit
pe om cu propria sa Suflare, cu insusi Duhul Sau. lata, toc-
mai aceasta prezentd a lui Dumnezeu Insusi lamurind omul,
facand sa straluceasca asupra lui lumina Fetei Sale. lata ceea
ce deosebeste pe om de maimutd si de toate celelalte fapturi.
Aceastd prezentd a lui Dumnezeu, aceasta Suflare a lui Dum-
nezeu proiecteaza asupra omului chipul lui Dumnezeu si ii da
o frumusete, «o cununi de slava», face din el un rege si un
gardian al creatiei (Cf. Facerea 1, 28-29; 2, 19-20).

C) CADEREA
(Facere 2, 8-17; 3; 4, 1-16)

Adam si Eva trdiau in rai in familiaritate cu Dum-
nezeu. Ei isi asumau rolul de stapani ai creatiei, pe care
Dumnezeu il incredintase lor. Adam daduse nume tutu-
ror vietuitoarelor si prin aceasta el se manifesta ca o fap-
turd aparte, destoinica s stadpaneasca, dar si sa iubeasca,
sa insufleteasca si sa-i ofere lui Dumnezeu intreaga cre-
atie céci el e rege si preot.

In mijlocul gradinii raiului se afla pomul vietii si
pomul cunostintei binelui si raului. De cel din urma nu
trebuia sa se atingd sub pedeapsad de moarte.

Sarpele, care este cel mai siret dintre toate fiarele
pamantului, «sarpele cel de demult, diavolul sau Satan...
cel care ingeala toata lumea» (Apocalipsa 12, 9) a ispitit-
o pe Eva indemnand-o s guste din rodul care i-ar face
«asemenea lui Dumnezeu, cunoscand binele si raul.
Ispita lui Adam si a Evei este o nebunie dupd nesfar-
sit, dupa absolut, reprezinta dorinta de a se substitui lui
Dumnezeude.

Eva a mancat din fruct, a dat si lui Adam; moment



CripuL LUI DUMNZEU: CREAT, CAZUT SI RESTAURAT 29

hotarator, in care barbatul si femeia se indeparteaza in
mod liber de Dumnezeu, in loc sa ramana in comuniune
cu El. Adam si Eva au avut congstiinta a ceea ce s-ar pu-
tea numi o schimbare a starii lor; pe de o parte in starea
paradisiacd, care poate fi conceputa ca o participare la
viata dumnezeiascd, pe de altd parte, cdderea in starea
de pacatosenie de-a lungul unei vieti pline de greutiti.
Biblia redd aceasta stare printr-o imagine: «ei au cunos-
cut ca erau goi».

«lar cand au auzit glasul Domnului Dumnezeu
care umbla prin rai, in racoarea serii, s-au ascuns Adam
si femeia lui de fata Domnului Dumnezeu, intre pomii
raiului. Si a strigat Domnul Dumnezeu pe Adam si i-a
zis: ,,Adame, unde esti?”” Raspunsu-i-a acesta: ,,Am au-
zit glasul Tau in rai si m-am temut, céci sunt gol si m-am
ascuns”» (Facere 3, 8-10).

Intrebarea lui Dumnezeu: «Unde esti?» — nu
urmareste sa afle locul unde se ascunde Adam, cici nu
e vorba de o departare geografica, ci de starea de pa-
cat care indeparteazd de Dumnezeu, Care nu vrea sa-1
lase pe Adam in aceastd stare, ci il cautd si il cheama.
Adam, in loc sa raspunda milei dumnezeiesti, cauta sa se
indreptateasca printr-o eschivare, care dezvaluie respin-
gerea succesiva a responsabilitatilor: el recunoaste mai
intai ca s-a temut pentru ca «era gol», apoi arunca vina
asupra Evei, care, la randul ei, arunca vina asupra sarpe-
lui. Atunci vine o intreitd pedeapsa: pentru om, pentru
femeie si pentru sarpe. Aceastd pedeapsa nu trebuie inte-
leasa si nu este o condamnare. Ea nu vine dintr-o decizie
arbitrara a lui Dumnezeu, ci este rezultatul de neinlatu-
rat al greselii. Si, aga cum a spus sarpele, ochii lui Adam
s-au deschis, dar, asupra unei lumi indurerate, in care
pentru a supravietui, omul va trebui sa lucreze, sa lupte
contra spinilor si a maracinilor pentru a-si cistiga plinea
intru sudoarea fruntii, o lume in care femeia va naste in



30 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

dureri, o lume in care totul trece, totul moare si in care
omul luat din tarana se intoarce in tarana. In ceea ce-l
priveste pe sarpe, pe diavol, tirdrea sa pe pamant este
consideratd ca un blestem, iar Dumnezeu randuieste o
impotrivire, o opozitie, intre el si femeie si descendenta
el pand ce acesta va fi zdrobit: «lar sarpelui i-a zis Dom-
nul Dumnezeu: «Pentru c3 ai facut aceasta, blestemat sa
fii intre toate animalele si intre toate fiarele cimpului; pe
pantecele tdu sa te tarasti si tarand sa mananci in toate
zilele vietii tale! Dusmanie voi pune intre tine si femeie,
intre sdmanta ta si simanta ei; aceasta iti va zdrobi ca-
pul si tu i vei intepa calcaiul» (Facerea 3, 14-15). Sfintii
Parinti ai Bisericii au vazut in acest verset biblic vestirea
profeticd a biruintei lui Hristos asupra diavolului, deve-
nita posibila prin Maria, noua Eva’.

Portile raiului s-au inchis, caci daca, dupi ce
omul a gustat din pomul binelui si raului, ar mai gusta si
din pomul Vietii, raul ar fi vesnic. Moartea este astfel de-
opotriva o consecinta a caderii si un remediu impotriva
raului. Ea impiedica raul sa devina vesnic. Pomul Vietii
este pdzit de acum pana la venirea lui lisus Hristos de
heruvimi si de valvataia sabiei de foc rotitoare.

Copilul: Ce dovadd avem ca totul s-a petrecut asa
cum spune Biblia?

5 Sfantul Apostol Pavel il numeste pe lisus, Noul Adam, Cel Care
a mantuit lumea din pécat (1 Corinteni 15, 45; Coloseni 3, 9). Sfin-
tii Parinti, asociind-o pe Maica Domnului la opera de méantuire a
Fiului Sau, au numit-o pe Maria noua Eva. De la sfarsitul secolului
al I'V-lea, titlul de «Parinte al Bisericii» este atribuit teologilor si ie-
rarhilor a ciror autoritate si sfintenie fac din ei martori privilegiati
ai Invataturii si traditiei Evangheliei. Ar fi «o greseala s conside-
ram scrierile patristice ca un ciclu inchis, apartinand trecutului...
A spune cd nu mai pot exista Sfinti Parinti ar fi acelasi lucru cu a
spune ca Duhul Sfant a parasit Biserica» (Timothy Ware, Orthodo-
xie, Desclée de Brouwer, p. 279).



CHIPUL LUI DUMNZEU: CREAT, CAZUT SI RESTAURAT 31

Batranul: N-avem nicio dovada. Adevarul acestei re-
latari nu e de ordin istoric. Asa cum «gradina raiului» nu e re-
perabila in spatiu sau existenta perechii Adam si Eva, in timp.

Copilul: Cateodata se spune chiar cd Adam si Eva
sunt primii oameni, stramosii nostri ai tuturor.

Batranul: Adam si Eva au fost intr-adevar perechea
primordiala, sau reprezinta ei oare umanitatea? Nici Revela-
tia, nici stiinta nu ne permit sa raspundem cu certitudine la
aceasta intrebare. Ceea ce este sigur — ne raspunde Sfintul
Apostol Pavel (Romani 5, 12-13) — este ca fiecare om se poate
recunoaste in Adam. Existd in fiecare dintre noi toate ele-
mentele care au facut posibila ispitirea si caderea lui Adam
si a Evei.

Copilul: Vrei sa spui ca am putea face fiecare ceea ce
a facut Adam?

Batranul: Da, insa cu deosebirea ca noi nu mai sun-
tem in raiul pdmantesc, adica nu ne mai aflim in starea de fa-
miliaritate cu Dumnezeu, aga cum erau Adam si Eva in gradi-
na, inainte de cadere. In aceasta gradind, Adam nu cunostea
nici teama, nici nelinistea.

A doua incercare a omului, in legatura cu folosi-
rea libertatii sale, este descrisa in relatarea despre Cain
si Abel. Cain si Abel infétiseaza jertfele lor lui Dumne-
zeu, fiecare din rodul muncii sale si din avutul sdu, pen-
tru cel dintdi din «roadele pamantului», pentru al doilea
din «cele intii ndscute ale oilor sale si din grasimea lor».
Si a placut Domnului darul lui Abel si n-a cautat spre
jertfa lui Cain. Acest lucru ar putea sa para arbitrar i,
totusi, dacad ne gindim bine, e limpede ca este vorba de
o incercare: Dumnezeu il previne pe Cain, asa cum o fa-
cuse cu Adam si Eva, prevenindu-i sa nu guste din pom,
spundndu-i acum lui Cain: «Pentru ce te-ai intristat si
pentru ce s-a posomorat fata ta? Cand faci bine, oare nu-
ti este fata senina? lar de nu faci bine, pacatul bate la usa
ca o fiara §i cautd si te tirasca, dar tu biruieste-1». Fiara
ascunsa este sarpele din descrierea precedenta, insa Cain



32 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRIsTOS

asculta de fiara i in loc sa o biruiasca, se arunci asupra
fratelui sau si il omoara. Iatd descrisa in mod concret,
lupta interioara care insoteste orice prilej de cadere.

Pe de altd parte Abel ofera lui Dumnezeu tot ce
are el mai bun.

Patima, orgoliul, sunt adesea gata sa puna stapa-
nire pe om. Intr-o clipa, intr-o strafulgerare a constiintei,
el poate sa le biruiasca §i prin urmare sa se sustraga de
sub stdpanirea lor. Altminteri, devine prada patimii, fap-
tuind si implinind raul, asa cum a fost cazul lui Cain.

Ca si pentru Adam si pentru Eva, consecinta pa-
catului vine degraba: Cain este alungat din pamantul ro-
ditor, condamnat sa fie «pribeag pe pamant». Cain plan-
ge amarnic: «Ce voi mai fi departe de Fata Ta? Oricine
ma va intdlni, ma va ucide» (Facerea 4, 14). Este vorba
despre aceeasi drama a rupturii cu Dumnezeu, care e
redatd intr-un mod atdt de impresionant in naratiunea bi-
blicd despre Adam si Eva. Pentru Cain, insa, ca si pentru
Adam si Eva, Dumnezeu este milostiv si iubirea Sa pen-
tru om continud sa se arate. El pune un semn asupra lui
Cain, ca sa fie ocrotit si, In pribegia sa pe pamant, s nu
fie ucis de primul intélnit in cale.

Biblia plaseaza aceste doua relatari la inceputuri-
le omului, iar adevarul adanc pe care il dezvaluie raméne
pe de-a-ntregul actual, cdci asemenea starii decadente
a lui Adam, asemenea celei de «fugary, pribeag si exil
perpetuu a lui Cain, tot asa este in chip esential conditia
noastra de om péacatos. «...Precum printr-un om a intrat
pacatul in lume si prin pacat moartea, asa i moartea a
trecut la toti oamenii, prin aceea ca toti au pacatuit» (Ro-
mani 5, 12). Noi avem, insd, nadejdea mantuirii, speranta
intoarcerii la pomul vietii, caci Hristos, Noul Adam, a
venit pe pamant ca sa-L urmam si ca El sa fie primul
intr-o «multime de frati».



CAPITOLUL i

DE LA CADERE LA NADEJDE: 10V

stfel, omul creat dupa chipul si asemanarea lui
Dumnezeu, pentru a trai vesnic si a se asemana din
ce in ce mai mult cu Creatorul lui («...noi vom fi aseme-
nea Lui...», cf. loan 3, 2) a cunoscut caderea si moartea.
Desigur, pecetea ldsata asupra lui de prezenta
lui Dumnezeu nu s-a sters; permanenta stare de neim-
plinire a omului care doreste mereu spre mai mult, spre
mai bine, atesta nostalgia dupa paradisul pierdut, aceasta
sete de Dumnezeu, acest hau nesfarsit pe care absenta
lui Dumnezeu l-a lasat ca o rand adanca in inima omu-
lui. Frumusetea chipului s-a adumbrit. Omul, chipul lui
Dumnezeu, devine o caricaturd schimonositd. Daruri-
le lui Dumnezeu: inteligenta, vointa, creativitatea sunt
deviate de la scopul lor primordial, pana la punerea lor
in slujba raului. lubirea poate atunci sa devind gelozie,
ambitia de a fi mai bun devine dorinta de putere si de
dominare; cautarea bunatatilor vesnice devine dorinta
de posedare. Vitelul de aur ia atunci locul adevaratului
Dumnezeu. Cel rau, ispititorul, sarpele din vechime, cel
care dezbina, diabolos, tatal minciunii devine printul
acestei lumi si face sa domneasca in ea frica, ura, boala,
suferinta §i moartea.
Dumnezeu, totusi, nu-si paraseste faptura Sa: El
face sd se iveasca printre oameni Profeti, prin care isi
face auzit Cuvantul Sau. El le da pilde de slujitori credin-

3A



34 NASTEREA DOMNUL.UI NOSTRU lisus HRisTOS

ciosi precum lov, model de rezistenta in fata raului si de
rabdare in fata incercarilor: istoria ne arata ca raul, care
nu vine niciodatd de la Dumnezeu (lacov 1, 13), poate
totusi servi ca prilej ce ingéaduie slyjitorilor lui Dumne-
zeu sa-s1 dovedeasca fidelitatea si sinceritatea dragostei
lor pentru Dumnezeu. Desigur, incercarea poate fi i pri-
lej de cadere, dar ea poate fi 0 ocazie de manifestare a
rabdarii, a sperantei de statornicire in bine, de biruinta
asupra raului, caci omul este liber. Iatd de ce ingaduie
Dumnezeu incercarea care pune in valoare si dezvolta
calitatile slujitorilor Sai, le intareste caracterul, le pro-
beaza dragostea si credinciosia lor.

Cartea lui Iov nu a fost cititd in Vechiul Testa-
ment ca un text mesianic, dar lectura crestina a istoriei
lui lov, a slujitorului drept, pe nedrept chinuit, ne lasa sa
intrevedem venirea Slujitorului patimitor si biruitor care
va reda omului vechea sa frumusete.

Vom purcede de mai multe ori in cursul acestei
lucrari sa facem o lectura crestina a textelor Vechiului
Testament, incercand astfel sd ne deschidem «intelegerii
Scripturilor» cu ajutorul Evangheliilor. Sfantul Apostol
Pavel ne spune ca Hristos inlatura valul pus pe inima
celor care citesc Vechiul Testament, fara sa-L cunoasca:
«...Cand se vor intoarce catre Domnul (adica cand se vor
converti), valul se va ridica...» (2 Corinteni 3, 13-17). Noi
credem cé exista un alt val pentru cei care considera ca
pot citi Biblia (Vechiul si Noul Testament) ca si cum ar
avea de-a face cu un simplu «obiect» de cunoastere, ne-
socotind pe Dumnezeul Cel Viu care se reveleaza in ea.

Fost-a un om, in tara Uz, cu numele Iov; si omul
acesta era drept si fara prihana, se temea de Dumnezeu
si se ferea de rau.

Si avea sapte feciori si trei fiice. Dumnezeu {i da-
ruise §i avere multd.

Intr-o zi, Dumnezeu aduna laolalta pe ingerii Sai,



DE LA CADERE LA NADEJDE 35

printre ei §i pe Satan®, care tocmai daduse tarcoale pe pa-
mant. Dumnezeu 1l face atent asupra zelului slyjitorului
Sau lov. Dar Satan replica: «Oare degeaba se teme lov de
Dumnezeu? Nu l-ai coplesit cu bogétiile Tale? Dar, ia in-
tinde-Ti mana si atinge-Te de averile lui; s vedem daca
nu Te va blestema in fata». Rosti Domnul catre Satan:
«lata, toate bunurile lui sunt in puterea ta. Numai asupra
lui sa nu-ti intinzi manay.

Satan se intoarce pe pamant, ii distruge averile
lui Tov, ba chiar face sa piara si copiii lui. Cu toate aces-
tea, lov n-a pacatuit si n-a rostit nici un cuvant de hula
impotriva lui Dumnezeu.

Inapoindu-se la Stapanul sau, Satan auzi vorbele
lui Dumnezeu despre infrangerea sa. Grai Domnul ca-
tre el: «M-ai atdtat pe nedrept impotriva lui lov ca sa-I
prapadesc...». Dar Satan a raspuns Domnului: «Ci numai
intinde mana Ta si atinge-Te de osul lui si de carnea lui si
vezi dacd n-o sa te blesteme in fatay.

Atunci Domnul rosti catre Satan: «lata, il dau in
mana ta! Viata lui insd sa o cruti». Dumnezeu nu va in-
gadui aceasta ultima incercare -moartea — decéat pentru
Fiul Sau Preaiubit, lisus Hristos, a carui moarte ne va
izbavi pe vecie de Satan.

Satan s-a reintors pe pamant si-l1 pedepseste pe
Jov cu o boala groaznica, lepra. Atunci sotia lui i-a zis:
«Si acum te mai tii darz in cucernicia ta? Blesteama pe
Dumnezeu si mori!» (Iov 2, 9), insa el a raspuns: «Gra-
ind astfel, ai vorbit ca o naroada. Dacd am primit cele
bune de la Dumnezeu, oare cele rele sa nu le primim?»

¢ Satan reprezinta un cuvant ebraic care inseamna dusman. Proorocul
[saia, in cap. 14, versetele 12 si 15, ne prezinta o fapturd luminoasa,
Lucifer, adica purtator de lumina, care indrazneste sa exclame: «voi
fi asemenea Celui Preainalt». L-am vazut sub infatisarea vechiului
sarpe, care i-a facut pe Adam si pe Eva sa pacatuiasca; mai este nu-
mit si diavolul, adica cel care dezbina, cel care denunta.



36 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

(Iov 2, 10). Si dupa toate aceste nenorociri, lov n-a paca-
tuit deloc cu buzele sale.

Vestea despre necazurile care-1 loviserd ajunse
pina la cei trei prieteni ai sai Elifaz, Bildad si Tofar care
s-au inteles sa vina si sa-1 imbarbateze.

Tov, coplesit de suferintele ingrozitoare, trupesti
si sufletesti, blestema ziua in care s-a nascut. Elifaz 1i
aminteste de credinta obisnuita intre iudei: suferinta este
rodul pacatului impotriva lui Dumnezeu. Iov protestea-
za, insd, invocand nevinovatia sa §i continud sa se tan-
guiasca:

«Zilele mele au trecut mai repede ca suveica te-
sdtoarei

Si s-au sfarsit, fiindca firul s-a terminat.

Adu-Ti aminte Doamne ca viata mea este o sufla-
re, ca ochiul meu nu va mai vedea fericirea.»

(Iov 7, 6-7).

Bildad, insd, sustine cd Dumnezeu nu respinge
pe omul drept, iar lov, care in descumpanirea sa se simte
zdrobit de o vointa nedreapta, ajunge sa se indoiascd de
intelepciunea lui Dumnezeu.

Tofar, pierzandu-si rabdarea, ii aminteste cd nu
poate fi fara cusur inaintea lui Dumnezeu.

Cu toate acestea, Iov continué sd-si proclame ne-
vinovatia pe care doreste s-o sustina in fata lui Dumne-
zeu Insusi.

La acestea Elifaz replicd, aratandu-i nebunia
omului care a se ridica impotriva Creatorului sau.

Iov, coplegit.

«El m-a darimat si m-a facut farime;

A aruncat asupra-mi toate sagetile Sale;

El imi strapunge rarunchii fara mila ...

Si cu toate acestea,

in miinile mele nu este nicio silnicie,

Si rugaciunea mea este curatd !...



DE LA CADERE LA NADEJDE 37

Si atunci unde este nadejdea mea?»

(TIov 16, 12-13 si 17, 15).

- Mielul injunghiat se face tinta pe Cruce care sal-
veazd lumea de sub tirania lui Satan.-

Bildad:

«Céand ai sa pui frau vorbelor tale?

lov:

Sa stiti ca Dumnezeu m-a nedreptatit (...)

M-a dezbracat de slava mea

si a smuls cununa de pe capul meu»

(Iov 19, 6, 9).

- Imparatul slavei, Domnul Savaot pe Care mul-
timea il aclama la intrarea Sa in lerusalim este acum
umilit si batjocorit.

Iov, in nenorocirea sa cea mai cumplita, cu toata
increderea sa in Domnul, striga:

«Dar eu stiu cd Rascumparatorul meu este viu,

si cd El, in ziua cea mai de pe urma, va ridica iar
din pulbere aceasta piele a mea ce se destrama.

Si afard din trupul meu voi vedea pe Dumnezeu»

(Tov 19, 25-26).

- Slavita Inviere a lui Hristos ne deschide portile
imparatiei ne ofera contemplarea vesnica a Celui Prea-
inalt.

Elipfaz:

«Oare pentru cucernicia ta te cearta El

sl pentru ea intré cu tine la judecata?

Sau pentru multa ta rautate

si pentru nelegiuirile tale fara de sfarsit?»

(Iov 22, 4-5).

Si el il indeamna pe lov sa se intoarcd la Dumne-
zeu in smerenie.



38 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRrISTOS

lov:

«Departe de mine gandul sa va dau dreptate!

Pana cand o fi sa-mi dau duhul

Nu ma voi lepada de nevinovitia mea»

(Iov 27,5)(..)

«Voi da socoteala de toti pasii mei

Ca un principe ma voi infatisa inaintea Lui»

(Tov 31, 37)

Hristos biruitor inainteaza si urca spre Tronul im-
paratesc intru slava.

Elihu, care pana atunci ascultase fara si spuni
vreun cuvant, izbucneste cu minie: oare Iov nu refuza sa
vadd In incercarea sa o chemare a Celui Atotputernic la
convertirea inimii sale pacatoase si indaratnice?

Dumnezeu ii raspunde lui lov din mijlocul vijeliei
si face sa rasune intreaga sa maretie si putere:

«Cire este cel ce pune pronia sub obroc, prin cu-
vinte fara intelepciune? Incinge-ti deci coapsele ca un
viteaz si Eu te voi intreba si tu imi vei da lamuriri!

Unde erai tu, cdnd am intemeiat pamantul?

Spune-Mi, daca stii sa spui (...)

in ce au fost intarite temeliile lui sau cine a pus
piatra lui cea din capul unghiului,

Atunci cand stelele diminetii cdntau laolalta si
toti ingerii lui Dumnezeu Ma sarbatoreau?»

(Iov 38, 2-4; 6-7).

Iov, coplesit de aceasta teofanie’, recunoaste
transcendenta® Dumnezeului sau si nu-I mai cere soco-
teala.

El pricepe cd intelepciunea lui Dumnezeu poate
sd dea un sens suferintei $1 mortii, sens care 11 raméne
strdin lui lov, dar pe care ni-1 va descoperi Hristos.

7 Teofanie semnifica ivirea, aratarea, revelarea lui Dumnezeu.

¢ Transcendenta inseamna ca Dumnezeu este mai presus de orice
definitie, descriere, intelegere omeneasca.



DE 1LA CADERE LA NADEIDE 39

Dupa ce Dumnezeu a grait lui lov, s-a adresat lui
Elifaz si prietenilor sai, si, in mod surprinzator il indrep-
tateste pe lov, contestatarul Sau cinstit, si se aprinde de
minie impotriva lor: oare nu si L-au inchipuit ei pe El ca
pe un tiran dornic de dominatie? Dimpotriva, Invinuirile
lui Tov, nu faceau decat sa aprinda iubirea lui Dumnezeu
pentru fapturile Sale, descoperindu-ne astfel adevaratul
Sau chip.

Dupa aceasta incercare, Dumnezeu reface situa-
tia lui [ov si chiar 1i sporeste indoit toate bunurile sale.

lov a mai trait dupa aceea o sutd patruzeci de ani
s1 a vazut fiii si fiicele sale pana la a patra generatie.

[storia lui [ov ne da, asadar, speranta. Cu toate ca
chipul lui Dumnezeu in om a fost intunecat prin pacatul
lui Adam si al Eveli, prin péacatul lui Cain §i prin pacatele
fiecaruia dintre noi, lov ne face sd@ nadajduim in venirea
Celui drept si indurétor, rabdator si biruitor, care va res-
pinge cu perseverenta si curaj atacurile celui rau si-1 va
invinge ca sd-i redea omului prezenta lui Dumnezeu pier-
duta prin pacat si sa restabileasca chipul lui Dumnezeu
in om in deplina sa frumusete. Pentru a inféptui aceasta,
Dumnezeu va trimite intre oameni Modelul Insusi dupa
Care El I-a creat pe om. Asa cum o stampila bine aplica-
ta reface o pecete stearsa, tot astfel «Fiul lui Dumnezeu
Care este stralucirea slavei lui Dumnezeu Tatél» (Evrei
1,3), va intra intru firea omeneasca, Se va imbréca in ea
ca i cu un vesmant, spre a reface un nou Adam, un Om
desavarsit, Chip luminos al lui Dumnezeu. Aceasta este
ceea ce teologii numesc intrupare. Ea s-a implinit in ziua
in care Gavriil, mesagerul lui Dumnezeu, a venit la o
tinara fecioara din Nazaretul Galileii, anume Maria, in
ziua Buneivestiri.



R

P '4 u-v"&&' P rbkds waﬁmlﬂq-@nfiop& g :.,71,_'/,- -



CAPITOLUL Il

NOUL ADAM: INTRUPAREA

A) BUNAVESTIRE

a privim icoana praznicului. Ce vedem? Un inger co-

boara din cer la o fecioara spre a-i aduce «Vestea cea
Bunéy. Sarbatoarea se numeste Evanghelismos in grea-
ca, Blagovestenie in slavona, Bunavestire in romana.

Intr-adevar, arhanghelul Gavriil aduce Mariei cea
mai mare dintre vesti, inceputul mantuirii noastre: Fiul
lui Dumnezeu Se face Fiul omului!

Troparul sarbatorii:

«Astdzi este inceputul mantuirii noastre

Si ardtarea tainei celei din veac,

Fiul lui Dumnezeu Fiul Fecioarei Se face,

Si Gavriil harul bine-I vesteste.

Pentru acesta §i noi impreund cu dansul,

Ndscatoarei de Dumnezeu sa-i strigam:

«Bucurd-te, cea plind de dar,

Domnul este cu tine! »

Am studiat pdnd acum creatia lumii, a omului
dupa chipul si aseménarea lui Dumnezeu si apoi caderea.
Cum si restabilim adevaratele raporturi intre Dumnezeu
si om? Cum sa regasim chipul pierdut si sa dobandim
asemanarea cu Dumnezeu?

Dumnezeu va da raspunsul: El va continua sa di-
alogheze cu omul prin Profetii pe care i va ridica din
sanul poporului iudeu; El ii va fagadui pe Mesia si acest
popor, in ciuda numeroaselor sale nestatornicii, pastrea-

3B



42 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRisTOS

za cu credinta aceasta fagaduinta si traieste in asteptare
si speranta.

Pentru a ilustra fagiaduinta lui Dumnezeu vom
citi textul din Facere pe care Biserica ni-1 propune spre
meditatie la Vecernia Buneivestiri: Scara lui Iacov (Fa-
cere 28,10-17).

SCARA LUI TACOV

«$1 1atd in visul sau, o scara era rezemata pe pa-
mant, iar cu virful ei atingea cerul, iar ingerii Domnului
se suiau si se coborau pe scard» (Facerea 28,12).

Pamantul suntem noi, cerul este Dumnezeu si
amandoua sunt reunite. Sa privim din nou icoana: inge-
rul coboara din cer spre Maria; aripile lui freamata intru
cobordre. Aripile simbolizeaza originea mesagerului: el
vine din cer ca trimis din partea lui Dumnezeu. Iata pri-
ma implinire a visului lui lacov dar vor mai fi si multe
altele carora le vom fi martori, cici Hristos Insusi ne-a
fagaduit: «Amin, amin zic voud, de acum veti vedea ce-
rul deschizindu-se si pe ingerii lui Dumnezeu suindu-se
si pogorandu-se peste Fiul Omului» (Ioan 1, 51). Dum-
nezeu ii spune lui Iacov: «Intru tine si intru urmasii tai,
toate neamurile se vor binecuvanta» (Facerea 28, 14).

Urmasul lui Avraam, al lui Isaac si al lui lacov
este lisus. Sfantul Apostol Pavel ne invata: «Fagaduin-
tele au fost rostite lui Avraam si semintiei sale. Nu zice:
— si semintiilor — ca de mai multe, ci, ca de una singura:
si Semintiei tale, Care este Hristos» (Galateni 3, 16).

Atunci cand Dumnezeu Se intrupeaza, ia trup, ce-
rul sf pamantul se unesc, caci El este Dumnezeu adeva-
rat, a doua Persoana a Sfintei Treimi, El saldsluieste in cer
de-a dreapta Tatélui si este, in acelagi timp, Om adevarat,
cel de-al doilea Adam, cum il numeste Sfantul Apostol
Pavel (adam inseamna om facut din pamant, cf. Facere 2,



NouL ADAM: INTRUPAREA 43

7). Pentru ca acest miracol sd se implineasca, trebuie ca
omul sa-L primeasca, sa se deschida lui Dumnezeu. Ma-
ria este aceasta primire, aceasta deschidere, atunci cand
consimte, in mod liber, sa-L primeasca pe Dumnezeu in
pantecele sau. Raspunsul ei este: «lata, roaba Domnului.
Fie mie dupa cuvantul tau!» (Luca 1, 38).

intelegem de ce Maica Domnului este numita in
imnele noastre Scara lui lacov, caci ea este legatura intre
cer si pamant. In alt loc ea este numita si Poarta cerului,
caci prin ea Dumnezeu, in Persoana lui lisus Hristos,
isi face intrarea printre oameni. Acesta este si motivul
pentru care Bunavestire este infatisata, de obicei pe usile
imparatesti ale iconostasului®, iar acestea simbolizeaza
portile Imparatiei cerurilor.

B) FECIOARA SEMNULUI

Exista o icoana a Fecioarei Maria 1nsarcinata, nu-
mitd Fecioara Semnului, deoarece ea ilustreaza profetia
lui Isaia:

«Ascultati voi cei din neamul lui David!...

Domnul meu va va da un semn.

[atd, Fecioara va zamisli si va purta in pantece

si va naste un fiu

si-I va pune numele EMANUEL

(Dumnezeu este cu noi)»

(Isaia 7, 13-14).

Aceasta profetie s-a implinit in ziua Buneivestiri.
Intr-adevar, Fecioara primeste vestea adusa de inger prin
consimtamantul sau care este numit: «Fiat-ul Mariei».
Fiat inseamna 1in latina: «Fie aceasta» si este raspunsul
Mariei catre inger, acel «da» al sau pentru a deveni Mai-

° Iconostasul este termenul care desemneazéd peretele de icoane
care separd naosul de altar.



44 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRristos

ca lui Dumnezeu. Fara acest consimtamant liber, Dum-
nezeu n-ar fi putut sa se faca Om, El n-ar fi putut sa Se
intrupeze, caci Dumnezeu nu sileste niciodata constiinta
ci asteaptd totdeauna ca omul sa raspunda liber. Liber-
tatea fiecaruia dintre noi ramine intreagd pentru a ras-
punde lui Dumnezeu prin consimtirea noastra intru iubi-
re. De fiecare data cand rostim «Tatal nostru» si zicem:
«Facad-se voia Ta, precum in cer aga §i pe pamdnt... », noi
raspundem lui Dumnezeu urmand-o pe Fecioara Maria;
ori de cate ori spunem in rugéciunile noastre Amin, ros-
tim «da»-ul nostru, incuviintarea noastra lui Dumnezeu:
El il vrea liber de orice constrangere si pronuntat numai
din iubire.

Inainte de a accepta maternitatea sa dumnezeias-
ca, Maria-l intreaba pe inger: «Cum va fi aceasta? », caci
nestiind de barbat, nu vede cum ar fi cu putinta aceasta
nastere. Ingerul raspunde ca nasterea va fi de la Duhul
Sfant. In anumite icoane se poate vedea Duhul Sfant infa-
tisat sub chipul unui porumbel sau ca o raza de lumina
coborand catre pantecele Mariei: « Duhul Sfant va cobori
peste tine si puterea Celui Preainalt te va umbri!»

Indata rostita incuviintarea Mariei, si misiunea
ingerului Gavriil s-a implinit:

«Unul Domn lisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu,
Unul Nascut, Care din Tatal S-a nascut

mai inainte de toti vecii.

Nascut, iar nu facut...

S-a pogorat din ceruri,

si S-a intrupat de la Duhul Sfént si din Fecioara
Maria si S-a facut Om.»

(Simbolul Credintei sau Credo-ul de la Niceea,
325 d. Hr).

De acum vestea ingerului coincide cu profetia lui
[saia. Aceastd profetie se regaseste in traducerea Septu-
agintei, realizatd cu doud secole inainte de venirea lui






46 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRisTOS

lisus Hristos, si in cadrul ei cuvantul ebraic a/ma, femeie
tindra, este inlocuit cu cuvantul grecesc parthenos, fe-
cioara.

Aceastd icoana a Fecioarei insarcinate ilustreaza
si Implinirea fagaduintei facute tuturor profetilor, patri-
arhilor si intregului neam de stramosi ai lui Hristos:

«Juratu-s-a Domnul lui David adevarul

si nu-1 va lepada:

Din rodul péntecelui tau,

aseza-voi tie urmasi pe tron»

(Psalmul 131, 11)

Acest verset psalmic este cantat la Sfanta Litur-
ghie din ziua Buneivestiri, inainte de iesirea cu Sfanta
Evanghelie.

RUGACIUNEA «BUCURA-TE, MARIE»"

Arhanghelul Gavriil a zis Maicii lui Dumnezeu:
«Bucura-te, Marie, ceea ce esti plina de har, Domnul
este cu tine» (Luca 1, 28).

Putin mai tarziu, atunci cdnd Maria o intalnes-
te pe verisoara sa Elisabeta, mama lui Ioan Botezatorul,
aceasta o vede pe Fecioara Insarcinatd. Ea recunostea
semnul lui Isaia prin tresaltarea de bucurie din pantecele
sdu a pruncului profet al celui Preainalt si Inaintemerga-
tor. Atunci, Elisabeta, completand salutarea ingerului, va
adauga: «Binecuvantata esti tu intre femei si binecuvan-
tat este radul pantecelui tau!» (Luca 1, 41-42).

Mai tarziu, Biserica ne va invata sa recunoastem
ca intr-adevar Fecioara este cea «care a nascut pe Man-
tuitorul sufletelor noastre». Am descoperit prin texte
originea acestei frumoase rugéciuni pe care o adresim

10 «Bucura-te, Marie!» reda in limba roméana binecunoscuta Ave
Maria, salutarea ingerului in latina, care a dat numele sdu acestei
rugaciuni.



NoutL AbAM: INTRUPAREA 47
Fecioarei Maria in fiecare zi.

«MARESTE SUFLETE AL MEU PRE DOMNUL»
(MAGNIFICAT")

Sd contemplam 1n continuare aceasta icoand a Fe-
cioarei Maria insarcinata! Cele trei stele de pe vesmantul
sdu, una pe frunte si doua pe umeri, simbolizeaza fecio-
ria sa: Tnainte, in timpul si dupa nastere. Se poate ob-
serva cd Maria insdsi este in stare de rugaciune: bratele
indltate reprezintd gestul orantei'’. Ajungem imediat la
gandul ca Maica lui Dumnezeu, dupa exclamatia Elisa-
betei, zice la randul sau:

«Mareste suflete al meu pre Domnul,

si s-a bucurat duhul meu de Dumnezeu, Mantui-
torul meuy. (Luca 1, 46-47)

(Ceea ce esti mai cinstita decat heruvimii si mai
marita, fara de asemanare, decat serafimii, care fara stri-
caciune pe Dumnezeu Cuvantul ai nascut; pe tine, cea cu
adevarat Nascatoare de Dumnezeu, te marim)'3;

C4 a cautat spre smerenia roabei Sale.

Ca, iata, de acum ma vor ferici toate neamurile'*.

Céa mi-a facu mie marire Cel Puternic

Si sfant este numele Lui.

Si mila Lui din neam in neam,

U In limba latina, Magnificat este primul cuvant la cantarii Mariei
(Luca 1, 46-55). Aceasta rugaciune este cantata in intregime in tra-
ditia rasariteana la utrenie, iar in cea occidentala la vecernie.

12 Orant este un cuvant de origine latina, de la orare, a se ruga, si
desemneaza o persoani aflatéd in rugaciune, asa cum este de pilda
preotul in fata altarului.

13 Acest raspuns este intercalat dupa fiecare verset in canonul Utre-
niei.

1 Cinstind-o astazi pe Maica Domnului, implinim noi insine aceas-
ta profetie.



48 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

spre cei ce se tem de El.

Facut-a tarie cu bratul Sau, Domnul.

Risipit-a pe cei mandri in cugetul inimii lor.

Coborét-a pe cei puternici de pe tronuri

s i-a inaltat pe cei smeriti,

Pe cei flamanzi i-a umplut de bunatati si pe cei
bogati i-a scos afara degerti.

Sprijinit-a pe Israel, sluga sa,

ca sd pomeneasca mila sa.

Precum a gréit catre parintii nostri,

Lui Avraam si semintiei lui, pAna in veac»

(Luca 1, 47-55)

«(ISAIE, DANTUIESTE!»

Semnul lui Isaia implinit, Fecioara purtand in
pantece, ne lumineaza cu mai multd putere acele eve-
nimente minunate din viata noastrd. La Cununie sau la
Hirtonia intru diacon sau preot, cand primim aceste tai-
ne care ne deschid calea catre fmpéré;ia cerurilor, savar-
sim o procesiune cantand:

«Isaie, dantuieste! Fecioara a purtat in pantece

s1 a ndscut Fiu, pe Emanuel,

pe Dumnezeu si Omul; Résaritul

este numele Lui,

pe care slavindu-L,

pe Fecioara o fericim.»"

Dumnezeu si Om totodatd, iata intreg sensul
Intruparii. Fecioara se uneste cu Dumnezeu, devenind
astfel Mama Sa. Dupa chipul Fecioarei Maria, si noi con-
simtim si primim pe Dumnezeu, caci Dumnezeu Se in-
trupeaza si in noi toti, prin Duhul Sfant. Cu adevarat, te-

15 Glas 5, irmos la cea de-a noua oda a canonului.



NouL ADAM: INTRUPAREA 49

lul crestinului, al luptei sale cu pacatul pentru a dobandi
lertarea lui Dumnezeu, este acela de a 13sa sd transpari
Intruparea Cuvantului in viata sa, in insusi trupul siu.

Rugiciunile Paringilor Bisericii, pe care le rostim
inainte de cuminecare, ne pregitesc pentru aceastd uni-
re cu Dumnezeu in trupul nostru, ca de exemplu aceea
Sfantului Vasile cel Mare: «...primind particica Sfintelor
Tale Taine, si ma unesc cu Sfantul Tau Trup §i Sénge si
sd Te am pe Tine locuind §i petrecind intru mine impre-
una cu Tatal si cu Sfantul Duh».

Hristos, Dumnezeul Cel Viu, vine la noi si ne
catite, si ne readuc’ la Tat#l Siu §i s& ne impace cu EL
El este Cela Care ne reda chipul pierdut. El Se face ase-
menea noud pentru ca noi s putem regasi chipul §i ase-
ménarea noastrd cu Dumnezeu. El vine si ne caute ca
pe «drahma cea pierdutiin, ca pe «oaia raticiti»: si ac-
ceptam sa redevenim fii ai luminii pentru a fi asemenea
Lui. «Dumnezeu S-a ficut Om, pentru ca omul s3 se
indumnezeiascd»'®. Trebuie, ins#, s& marturisim ci e un
mare curaj s crezi aceasta ! S ne intoarcem din nou c3-
tre Maria, Maica lui Dumnezeu, caci ea a implinit total
unirea cu Dumnezeu si ea ne este deci cdlduza pe aceastd
cale.

16 Aceastd expresie se regaseste la multi dintre Parintii Bisericii.






NouL ADAM: INTRUPAREA 51

C) CRACIUNUL

«$i Cuvantul S-a facut trup
si S-a salagluit intre noi...»
(loan 1, 14)

In capitolul precedent am meditat asupra Cuvan-
tului lui Dumnezeu facut Om, dar intr-un chip cu totul
tainic §i incd ascuns in pantecele Maicii Sale. Trecem
acum sa descoperim cu uimire Nagterea lui lisus Hris-
tos. Mai inainte de a lua aminte cele ale Nasterii, sa ne
oprim o clipa asupra unui aspect care poate socheaza pe
unii dintre noi.

Festivitatile de Craciun iau uneori asemenea pro-
portii, incat riscam s uitam adeviratul sens al acestei
sarbatori: aspectul comercial coplesitor, decoratiile scli-
pitoare din magazine, din case si chiar de pe strazi, fol-
clorul mos-craciunilor impins pana la absurd, excesul
de mancare si de cadouri. Intr-adevar, paganismul nu a
murit i nici adorarea idolilor! Vitelul de aur ia locul lui
Dumnezeu Cel inomenit. La varsta adolescentei, multi
tineri resimt aceastad exagerare cu dezgust si pastreaza
Craciunului o amintire scarbita de excesul de ciocolata si
de deceptia care urmeaza abundentei de daruri. in case
se pastreaza un loc discret pentru lisus in diorama Nas-
terii”, in mijlocul celorlalte personaje: Fecioara Maria,
losif, pastori, magi etc. Se pune apoi accentul pe sarba-
toarea familiei §i se risca devierea tainei lui Dumnezeu
devenit prunc, uitdndu-1 pe regele lui Israel, pentru a lasa
copilului capricios al familiei impresia ca el este regele
sarbatorii.

Unii reactioneaza bucurosi la aceastd exuberanta

17 Obicei intalnit cu precddere in randul crestinilor de rit latin (n.
ed.).



52 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU [1sus HrisTos

si incearc3 sii dea un sens social sarbatorii Craciunului.
Existd multi tineri care organizeazi agape pentru sir-
mani, bétréni, persoane izolate, orfani, bolnavi etc.
Daci am inteles mesajul Criciunului, care ne in-
vaté s iubim pe siraci §i s3-i slujim, si ne intoarcem mai
inainte de toate citre Hristos. Numai El poate si ne in-
vefe cum s&-1 iubim cu adevérat pe siraci, nu pentru pro-
pria noastrd slava, nici chiar pentru un ideal social, ci din
iubire fa{d de om, aga cum El insusi a iubit. lisus Hristos
S-a facut El insusi primul dintre sirmani; nimeni nu s-a
séricit pe sine intr-un mod desfivarsit ca El, si aceasta de
bundivoie, clici nu trebuie sé uitdm vreodata ca El este
Cea de a doua Persoand a Sfintei Treimi, Fiul lui Dumne-
zeu i cd El S-a golit™ pe Sine pani la a se face un copil
fara aparare, culcat pe paie, la picioarele animalelor:
«Care, Dumnezeu fiind in chip, n-a socotit o stir-
bire a fi El intocmai cu Dumnezeu, ci S-a degertat pe
Sine, chip de rob ludnd, facdndu-Se asemenea oameni-
lor; §i la inf#tisare aflandu-Se ca un Om» (Filipeni 2,

6-7).

El S-a facut sclav cu adevarat, pentru ci gi-a ince-
put viata pimaénteasca printr-un act administrativ, fiind
inscris ca supus al imp#ratului roman. De indaté ce si-a
asumat conditia noastrd umani, a fost respins: nu a mai
fost loc pentru El in casa de oaspeti: «Piatra pe care an
nesocotit-o ziditorii, Aceea a fost pusé in capul unghiu-
luix» (Psalmul 117, 22).

§i, din respingere in respingere, a fost nevoit si
fuga in Egipt: iata-L, deci, sclav, sdrac §i exilat. pe impa-
ratul universului!

Créciunul este si mesajul Pacii! Chiar pentru cei
care L-au uitat sau care nu L-au cunoscut niciodatd, Cra-
ciunul simbolizeaza pacea pe pamant §i tubirea intre oa-

8 Termenul biblic kenozd desemneaz aneanvizarca. desertarea.
coborarea, micsorarea lui Dumnezeu.



Nout, ADaM: INTRUFAREA 53

meni, fie i numai pentru 24 ore sau pentru o noapte (de
pilda armistitiile in timpul razboaielor, incetiri ale focu-
lui. mesaje de pace ale tuturor guvernelor din lume etc.).
Acest lucru este potrivit pentru ca Hristos este Dumne-
zeul milei, «Domnul Pacii», iar pacea Lui nu are hotare
(Isaia 9, 5-6).

Pacea acestei lumi este uneori sinonima cu o pe-
rioadd de acalmie intre doul razboaie. lisus este «Dom-
nul Picii, al unei paci fara sfarsit; imparagia Sa nu se va
prabusi ca toate celelalte impardtii, domnii, guvernari,
dictaturi. Pacea lui lisus Hristos ne face sd participim
chiar de pe acum la impératia Sa care va s vini. Si in-
vitdm de acum s purtdm aceastd pace a lui Hristos in
noi! Sa ascultdm ca §i pastorii de odinioard cantarca in-
gerilor din noaptea de Criciun: «Slava intru cei de sus
lui Dumnezeu si pe pAmant pace, intre oameni bunévoi-
ret» (Luca 2, 14).

S& fim martorii acestei impédcari minunate intre
cer si pdmant, intre Dumnezeu §i oameni!

Noi nu vom epuiza niciodatd mesajul Craciunu-
lui, frumusefea i taina sa. Am evocat aici pacea §i saré-
cia. Intelegem aceste doué aspecte in Persoana lui lisus:
El este Pacea si El este Cel mai sarac dintre sdraci. Acum
putem s3 aprofundim §i mai mult Nasterea Domnului,
studiind esentialul acestei sdrbitori, sensul sdu cel mai
profund, care ne reveleazi taina Intrupdrii: Dumnezeu
se face Om. X

Vom céuta sa intelegem Intruparea prin mijloci-
rea icoanei §i prin lectura Evangheliei. Sa privim icoana
care ne impaci dintr-o data cu sirbétoarea Créciunului si
ne face s uitdm excitatia care o insofeste. In atmosfera ei
domnegste atita pace si armonie incét totul e in sdrbitoa-
re, adicd in bucurie. Stelele stralucesc in ceruri, stancile
se deschid pentru a-L primi pe Creatorul lor, animalele
stau potolite, pastorii se bucurd dimpreund cu ingerii,



54 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRrIsTOS

magii marséluiesc bucurosi spre descoperirea Adeva-
rului revelat printr-o stea. Totul e inviluit in lumina, o
lumina de-o stralucire aparte, aceea despre care vorbeste
Sfantul Evanghelist Luca: «Si iatd ingerul Domnului a
statut langa ei si slava Domnului a stralucit imprejurul
lor...» (Luca 2, 9).

«Fecioara astazi, pe Cel mai presus de fiintd

naste

Si pamdntul pestera Celui neapropiat aduce.

fngerii cu pastorii slavoslovesc

Si magii cu steaua caldtoresc,

Ca pentru noi S-a ndscut

Prunc tdndr, Dumnezeu Cel mai inainte de veci»

(Stantul Roman Melodul,

Condacul Nasterii Domnului)

Poetul Roman Melodul care a alcétuit condacul
si pictorul anonim care a realizat icoana regasesc ace-
easi inspiratie, aceeasi sursa extrasa din Evanghelie. Sa
reludm comentariul asupra icoanei: in afara de imba-
ierea Pruncului, detaliu deplin omenesc in legéatura cu
nasterea unui copil si forfota din jurul unui asemenea
eveniment, in rest iconografia este foarte fidela spiritului
Evangheliei. Daca recitim cele doua naratiuni evangheli-
ce ale Nasterii, datorate lui Matei si Luca, regdsim toate
elementele reunite in icoand. Sa facem o paraleld intre
icoana si Evanghelia dupa Matei (1, 18-25).

Mai inainte de toate indoiala lui losif asupra fecio-
riei Mariei si a obarsiei dumnezeiesti a lui lisus. In partea
de jos a icoanei, losif sta coplesit de ginduri, cu capul in
maini, ispitit de demonul indoielii, sub infétisarea unui
batran pastor (dreptul losif nu va fi singurul in istoria
omenirii, care se va indoi de aceasta taind, prea mare
pentru intelegerea omeneascd). Dupa episodul cu losif



NouL ADAM: INTRUPAREA 55

céruia un inger ii dezvéluie adevarul asupra firii uma-
ne si divine reunite in lisus Hristos, Sfantul Evanghelist
Matei trece foarte repede peste nasterea de la Betleem si
redd amanuntit vizita magilor (Matei 2, 1-12).

Pe icoand vedem aceste personaje de rang inalt
in cautarea Regelui tudeilor. Troparul sarbatorii dezvolta
tema magilor:

«Nagterea Ta Hristoase, Dumnezeul nostru, rdsd-
rit-a lumii lumina cunogtintei; cd intru ddnsa cei ce slujeau
stelelor de la stea s-au invatat sa se inchine Tie, Soarelui
dreptatii, si sa Te cunoascd pe Tine, Rasaritul cel de sus;
Doamne, slava Tie» (Troparul Craciunului).

Magii reprezintd pe maestrii stiintei vechi'®. Ei
sunt 1nvatati de catre astre si datorita unei stele iau calea
in cautarea unui rege care tocmai s-a nascut §i gasesc un

' Pe vremea lui Moise a fost vestita o profetie dugsmanilor lui Israel
ca sa- reveleze pe Mesia neamurilor, adica paganilor. intr-adevar,
Balaq, regele Moabului, cuprins de frica in fata numarului si pu-
terii poporului iudeu, a venit la vrajitorul Valaam, care, chiar daca
era strain de Israel, recunostea si slujea adevaratului Dumnezeu.
Balaq i-a cerut lui Valaam sa-l blesteme pe Israel, ca sa-l faca sa
piarda lupta. Acesta, dimpotriva, in loc sa-I blesteme a rostit trei bi-
necuvantari asupra lui Israel, profetind apoi §i laudand pe urmasul
lui Tacov: «O Stea va rasari din lacob, un Toiag (Sceptru) se ridica
din Israel» (Numeri 24, 17). Putem recunoaste in Valaam pe stra-
mosul magilor. Acesta ne ajutd sa intrevedem asteptarea lui Mesia
in afara lui Israel, precum va spune clar dreptul Simeon la templu,
in fata Pruncului lisus: «...vizut-au ochii mei mantuirea Ta, care
ai pregatit-o tuturor popoarelor, Lumina spre lamurirea (lumina-
rea, descoperirea) neamurilor si slava poporului Tau Israel». Este
important in vremea noastra sa ne amintim cd Dumnezeu nu si-a
schimbat atitudinea fata de oamenii straini de credinta. Daca cres-
tinii au primit de la Israel mostenirea mesianica si daca ei recunosc
in Persoana lui Hristos pe Fiul lui Dumnezeu, aceasta nu inseamna
cé trebuie sa-L inchida si sa-1 pazeasca in incinta Bisericii, ci sa-L
faca sa straluceascd slava Sa in lumea intreaga.



56 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU hisus HRISTOS

prunc culcat intr-o iesle. Ei 1i marturisesc lui Irod ci voiau
sa-1 omagieze pe Regele iudeilor, dar, cand au aflat Prun-
cul, s-au umplut de bucurie mare si in loc de urari res-
pectuoase, I s-au inchinat oferindu-l daruri; aur ca unui
Rege, tdmaie pentru Dumnezeu, smirna pentru omul mu-
ritor. Aceasti savanti venifi din Rasarit au gasit Adevarul
insusi, pe acela pe care L-au cautat intotdeauna in astre.
Acum ei L-au cunoscut pe Soarele Dreptétii, Rasaritul cel
de sus, pe Cel coborat din cer. Acest cer nu este acela
creat la inceput, acela in care se misca astrele. Accle astre
nu puteau da magilor decat o cunoastere partiala. Soarele
dreptdtii este necreat, Lumina cunostintei il reveleaza pe
Dumnezeu, Rasaritul Cel de sus, Care Se face cunoscut
magilor, Acesta este Cuvantul Care era intru inceput la
Dumnezeu si Care era Dumnezeu (Ioan 1, 1), Cel de di-
naintea veacurilor. Adica, Cel Care este inainte de timp si
de materia creata.

Putem sd facem o paralela intre cautarea magilor
si revelatia facuta pastorilor, asa cum e redata de Sfantul
Evanghelist Luca (Luca 2, 1-19).

Savantilor le-a trebuit sd facd o lunga cercetare
pentru a ajunge pana la Dumnezeu. Pastorii au primit
Vestea cea Buna direct de la un inger, fara tranzitie sau
pregatire.

Textul Sfantului Luca este compus cu 0 mare ma-
iestrie. Ca si imnograful si iconograful, evanghelistul con-
templa evenimentul cu agerimea unei priviri trezite prin
Duhul Sfant si il reda in aceasta Lumina care transcende
si transfigureaza pura naratiune descriptiva.

Sfantul Evanghelist situeaza din capul locului
evenimentul in istorie: edictul imparatului August, re-
censimantul, numele guvernatorului Siriei din acea pe-
rioada de timp. Apoi plaseazd personajele principale in
spatiul geografic: losif i Maria se deplaseaza din Galileea
la Bethleem, céci ei sunt din semintia lui Iuda, din casa



NouL ApAM: INTRUPAREA 57

lui David. Aici istoria se intretaie cu planul divin, caci,
intr-adevar, prin voia lui Dumnezeu, prin Pronia Sa, si nu
intamplator, lisus se naste la Betleem, orasul de obarsie al
regelui David. lisus este Unsul lui Dumnezeu (Mesia in
ebraicd, Hristos in greacd), El este Regele lui Israel, Fiul
lui David (Miheea 5, 1).

Evanghelistul ne infatiseaza nasterea lui lisus in
afara oricarei localitati, in cimp, vecinatatea pastorilor pe
cimp dand marturie ca scena se petrece in mijlocul natu-
ril.

Veti spune, poate, ca evanghelistul nu face nicio
mentiune despre pestera si ca el nu vorbeste decat despre
iesle. O iesle presupune un staul, pentru ci acesta e locul
unde se dd de mancare animalelor i pastorii se foloseau
de pesteri pentru a-si gdzdui turmele i a se adadposti ei
ingisi.

Evanghelistul nu mentioneaza nici boul si nici asi-
nul. Logica suplineste relatarea directa: losif, pentru a ca-
latori, avea un asin, iar ieslea era plina cu fan pentru hrana
animalelor. Boul aminteste aici de prezenta vitelor. Dar nu
din grija de a fi credibil, sunt cele doud animale in icoana,
ci pentru cé din totdeauna si pretutindeni iconografia Cra-
ciunului se refera la profetia lui Isaia:

«Boul recunoaste stapanul sau

si asinul ieslea domnului sau,

dar Israil nu M cunoaste,

poporul Meu nu Ma intelege».

(Isaia 1, 3).

In fata pesterii, Maria sta culcat in pozitia obisnu-
it a unei lauze. Silueta ei este monumentald si ea ocupa
un loc important in compozitia icoanei, fapt care expri-
ma importanta Fecioarei in taina Intruparii: Maria, prin
nasterea Fiului sau, devine Maica lui Dumnezeu, Theoto-
kos”. Exista nu de putine ori intrebarea: de ce std Maria

20 Theotokos, cuvant grecesc, Maica Domnului sau «Nascatoare de



58 NASTEREA DOMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

cu spatele la Prunc? Ea priveste cu compasiune spre osif,
cel cuprins de indoiala si, prin el, omenirea intreaga se
aruncad 1n intunericul ignorantei. Mana Maicii Domnului
pare sa arate spre Noul Nascut si prin acest gest ea calau-
zeste tot omul, spre Fiul lui Dumnezeu?'. Ea L-a adus pe
lume pentru mantuirea neamului omenesc, ca sa desco-
pere oamenilor slava cea mare a lui Dumnezeu. Bucuria
Fecioarei depaseste simpla mandrie materna, care € un
sentiment cu totul firesc, dar mult prea omenesc. Mana
Mariei e indreptata spre Prunc si, in acelasi timp, e ase-
zata pe pieptul sau: iconograful, dorind, poate, prin acest
gest discret, sa faca referire la cuvintele Sfantului Luca:
«..lar Maria pastra toate aceste cuvinte, punandu-le in
inima sa» (Luca 2, 19).

Intreaga compozitie picturald e centrata pe peste-
ra, spre ea converge totul. Este ca o spirala al carui punct
central este acest hau de intuneric dintru care tasneste
Lumina. lisus este in scobitura pesterii ca si cum ar fi
iesit chiar din pamant. Aceastd imagine ne da adevaratul
sens al Intruparii. Atunci cand a fost creat, Adam a fost
luat din pamant. Acum, Cel de-al doilea Adam, Hris-
tos, recreaza omul in Persoana Sa. Fiul lui Dumnezeu,
in scobitura pesterii, a luat conditia noastra umana: el
s-a nascut din pamant si se va intoarce in pamant, la vre-
mea ingroparii sale: «Omul cel dintai, ivit din pamant,
este pamantesc; cel de-al doilea om este venit din cer...
Si dupa cum am purtat chipul cel pamantesc, sd purtam
si chipul Celui ceresc» (1Corinteni 15, 47 si 49).

Dumnezeu» cum o numesc toate imnele bizantine.

2 Gestul Mariei aratind pe Fiul sau aminteste icoana numita «Odi-
ghitrian, cea carre calauzeste; il face cunoscut oamenilor pe Fiul
lui Dumnezeu. Conform traditiei bizantine, e cel mai vechi tip de
icoana, prima fiind pictata chiar de Sfantul Luca. Cf. L. Ouspensky
si V. Lossky, The meaning of Icons, Urs Graf-Verlag, Olten, Elve-
tia, 1952, p. 81.



NoulL. AbAM: INTRUPAREA 59

Daca Hristos S-a pogorat din cer pana in marun-
taiele pamantului®? §i, mai tarziu, pana in fundul iadu-
lui, a facut aceasta pentru ca §i noi sa inviem impreuna
cu El! Odata cu sarbatoarea Craciunului ne cuprinde o
imensa bucurie, pentru ca «Dumnezeu este cu noi», ceea
ce in ebraica se spune: <kEMMANUEL».

22 Am vorbit mult in acest capitol despre intrupare, despre cer si
pamant unite in Persoana lui Hristos. Trebuie, ins3, sa evitam co-
miterea unei erori in legatura cu termenul cer. Pamantul, de la sine
inteles, reprezinta materia creatd. Cerul nu trebuie sa fie confundat
cu firmamentul, creat si el in primele zile ale Facerii. Copiii sunt
crescuti citeodata chiar pana la varstd mai mare cu acest dumne-
zeu al cerului pe care cosmonautii nu l-au intdlnit. Atunci cand le
spunem copiilor cd bunicul sau bunica sunt in cer cu Dumnezeu,
primim mai mereu intrebarea: «Cum au ajuns acolo? Cu avionul?».
Cerul in care Hristos sta de-a dreapta Tatélui nu are un loc, acest
cer nu este localizabil. in Faptele Apostolilor unde ne este relata-
ta Inaltarea Domnului, Apostolii privesc cerul, iar doi barbati in
vesminte albe, doi ingeri, le spun: «Barbati galileeni, de ce stati
privind la cer?» (Faptele Apostolilor 1, 11). Sa ludm aceasta in-
trebare ca gi cum ne-ar fi adresatd noua insine §i sd nu privim
cerul ca pe un loc, ci ca pe Slava intru care Dumnezeu, Tatil, Fiul,
si Duhul Sfant domnegte in veci.






PARTEA A II-A

Botezul
Domnului nostru
Iisus Hristos

De la Avraam la lisus: Asteptarea §i
Recunoasterea Hristosului lui Dumnezeu

CUPRINS
CAP. I: ASTEPTAREA MESIANICA/ 63

Credinta lui Avraam/ 63

Lupta lui Iacov cu ingerul/ 66

Ungerea lui David, simbol al lui Mesia/ 68
Profetiile/ 70

CAP II: RECUNOASTEREA LUI HRISTOS
DUMNEZEU/ 75

Ioan Botezatorul/ 75
Botezul lui lisus/ 76
Arétarea Sfintei Treimi/ 78
Icoana Epifaniei/ 80
Troparul Epifaniei/ 80
Icoana Sfintei Treimi/ 81
Crezul/ 85



Scopul celei de a doua parti din aceasta carte este
sd redescoperim asteptarea mesianica in cadrul poporu-
lui iudeu (Mesia 1n ebraica, Hristos in greacd) pentru a-L
putea recunoaste in Persoana lui lisus din Nazaret. Cel
care crede cu adevarat cd lisus este Hristos-ul vestit de
catre profeti («Cel Care trebuie sa vina» — Luca 7, 19) si
asteptat de popor, acela devine crestin'.

Copilul: Hristos nu este numele lui lisus ?

Biatranul: in mod sigur, nu! Cuvantul Hristos de-
semneazd pe Cel Care a fost vestit de profeti, care, intr-un
anume sens, i-au desenat schita. Titlul «Hristos» desemna un
necunoscut, descris anticipat, asteptat, sperat. Se cunostea
rostul pe care-l va implini, anumite trasaturi ale sale, rolul pe
care era chemat sa-1 joace dar nu se cunostea cine va inde-
plini acest rol.

Cand lisus va veni, unii vor recunoaste in El pe Hris-
tos Cel agteptat. Acestia sunt cei care se vor numi crestini.

Vom incerca sa redesenam schita a ceea ce s-a numit
«agteptare mesianicay, adicd vom pomeni cateva din faptele
si cuvintele prin care Dumnezeu a vestit §i a pregatit venirea
Fiului Sau. Vom descrie apoi evenimentul si semnele care vor
permite sd recunoastem in lisus din Nazaret pe Hristos sau
Mesia Cel asteptat.

! «...Si in Antiohia, intdia oara, ucenicii s-au numit crestini» (Fap-
tele Apostolilor 11, 26).



CAPITOLUL |

ASTEPTAREA MESIANICA
A) CREDINTA LUI AVRAAM

Primele unsprezece capitole ale Facerii, prima carte
a Bibliei, nu apartin genului istoric propriu-zis. Nu-
mai de la capitolul la doisprezececelea, cu expunerea
fagaduintelor facute de Dumnezeu lui Avraam, intram
cu adevdrat in istorie, adica in relatarea unor evenimen-
te care pot fi incadrate in timp si in spatiu. Dumnezeu
promite sd intervina in viata oamenilor si acest legamant
inaugureaza istoria poporului lui Dumnezeu, Israel, care
ne va conduce pina la Hristos, Regele lui Israel.
Aventura lui Avraam incepe intr-un mod foarte
abrupt: «Domnul a zis catre Avraam: iesi din pamantul
tau, din neamul tau si din casa tatalui tau si vino in pa-
mantul pe care ti-1 voi arata Eu. Si Eu voi ridica din tine
un popor mare, te voi binecuvanta, voi mari numele tau
incat vei fi izvor de binecuvantare; Si se vor binecuvénta
intru tine toate neamurile pamantului» (Facere 12, 3).
Primind aceasta porunci si aceasta fagaduinta,
Avraam nu soviie si pleacd imreuna cu sotia sa Sara, cu
nepotul siau Lot si cu toate turmele sale. El 1si lasé tara,
linistea si se incumeta spre un viitor necunoscut, hotarat
de darurile lui Dumnezeu. El isi intemeiaza intreaga via-
td pe acest cuvant cu o ascultare si o incredere fara hotar



64 BoTEzuL DoMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

in Dumnezeu.

Din aceastd prima istorisire remarcam credinta
lui Avraam, credinta exemplara, care e darul lui Dumne-
zeu §i acceptare a darului, credinta libera si eliberatoare
care implicd o cooperare la lucrarea lui Dumnezeu, un
«da» fara rezerve. Aceasta credinta e de acelasi fel ca
cea a Maicii lui Dumnezeu si a fiecarui crestin: ea va pri-
mi cercetare din partea lui Dumnezeu. in afara de aceas-
ta, existd in chemarea lui Dumnezeu si in raspunsul lui
Avraam o familiaritate plind de iubire reciproci. Dum-
nezeu vorbeste, El cheama pe nume pe cei pe care ii ale-
ge si asteapta un raspuns din partea lor. Israel isi va trai
viata ca un dialog intre Dumnezeu si om. Este o relatie
de la persoana la persoana intr-un sir de situatii concrete
care se deruleaza ca o simpla poveste.

Dumnezeu nu inceteaza sa lucreze §i simtim a-
ceasta cu bucurie citind Biblia. Aceasta lucrare nu este
oare un aspect a ceea ce Scriptura numeste Slava lui
Dumnezeu? Avraam porneste la drum spre tara Cana-
anului si, din «popas in popas», el strabate Neghebul,
Egiptul, se intoarce in Negheb, urmindu-si calea neobo-
sit, intdlnind multe lucruri noi (aventuri).

Domnul se adreseaza din nou lui Avraam, faga-
duindu-i o posteritate numeroasa si adaugand: «Tot pa-
mantul pe care il vezi, ti-l voi da tie». (Facere 13, 15).

Mai tirziu, atunci cand cuvantul lui Dumnezeu
i-a fost adresat a treia oard, Avraam raspunde: « Doamne
Dumnezeule, ce-mi vei da Tu mie? Eu trec din viata fara
feciori...» (Facere 15, 2). Domnul i-a zis: «Priveste la cer
si numara stelele daca poti sa le numeri... atat de multi
vor fi urmasii tai» (Facere 15, 5). Fagaduinta este dubla:
0 mostenire — stipanirea tarii Canaanului i un mosteni-
tor — o posteritate numeroasa si binecuvantata. Avraam
si sotia sa nu aveau copii?, §i ei erau inaintati in varsta,

2 Sara avea o slujitoare egipteana numitd Agar. Sara spusese lui



ASTEPTAREA MESIANICA 65

dar «Avraam a crezut cuvantului lui Dumnezeu si i-a
socotit lui aceasta ca dreptate» (Facere 15, 6)°.

fn;elegem ceea ce aceasta vrea sd spund, daca
meditdm la cuvintele Sfantului Apostol Pavel in legatura
cu acest subiect: «Pentru ca Avraam si semintia lui, nu
prin lege au primit fagaduinta ca vor mosteni lumea, ci
prin dreptatea cea din credinta. Caci dacid mostenitorii
sunt cei ce au legea, atunci credinta a ajuns zadarnica,
iar fagaduinta s-a desfiintat, caci legea pricinuieste min-
ie; dar unde nu este lege, nu este nici célcare de lege. De
aceea mostenirea fagaduitd este din credinta, ca sa fie
din har si ca fagaduinta sa ramina sigurad pentru toti ur-
masii, nu numai pentru cei ce se tin de lege, ci si pentru
cel ce se tin de credinta lui Avraam, care este parintele
nostru al tuturor. Precum este scris: Te-am pus parinte
al multor neamuri, in fata Celui in Care a crezut, a lui
Dumnezeu, Care inviaza mortii §i cheama la fiinta cele
ce inca nu sunt» (Romani 4, 13-17).

Dumnezeu a vorbit a patra oara lui Avraam, fa-
gdduindu-i nu numai intreaga tara a Canaanului, ci i un
fiu de la sotia sa, Sarra. Avraam avea atunci aproape o
suta de ani §i sotia aproape noudzeci. Bérbatii si femeile
nu mai pot avea copii cand sunt atat de inaintati in virsta,
dar Dumnezeu vrea sa schimbe cursul istoriei:

«Cine este Dumnezeu mare ca Dumnezeul nostru,

Tu esti Dumnezeu care faci minuni»* (Psalmul 135).

Aici se petrece o intimplare cu profunde semnifi-
catii numita adesea «aratarea de la stejarul Mamvri» sau

Avraam si ia de femeie pe Agar si aceasta a avut un fiu, cdruia
Avraam i-a pus numele Ismail. Acesta este considerat patriarhul
arabilor, fie ei crestini sau musulmani (Vezi Galateni 4, 21 s. u.).

* Dreptatea nu este o virtute, ci raspunsul Iui Dumnezeu la credinta
omului; Dumnezeu recunoagte ca «drept» pe cel care crede in El.

4 Verset cintat ca prokimenon la vecerniile de la Cincizecime si de
la marile praznice ale anului bisericesc.



66 BoTEZUL DOMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

«ospitalitatea lui Avraam»: « Domnul S-a aratat iarasi lui
Avraam la stejarul Mamvri, pe cand statea la usa cortu-
lui, sub zapusala zilei. Si ridicAndu-si ochii §i privind,
iatad trei barbati stateau inaintea lui; si cand I-a vazut,
a alergat din usa cortului intru intdmpinarea lor si s-a
inchinat pana la pamant. Si a rostit: ,,Doamne, daca am
aflat har inaintea Ta, nu trece cu vederea pe robul Tau...”
» (Facere 18, 1-15).

Ati remarcat ca ni se spune: «Domnul i s-a ara-
taty, iar apoi ni se arata trei personaje. Cui se adreseaza
Avraam la singular, spundnd «Doamne»? daca...! Nu-i
ciudat? Dumnezeu... trei persoane... Unu in trei...

Istorisirea isi urmeaza cursul: Sara prepara in
-grabd un ospat la care Avraam serveste cuviincios celor
trei, in vreme ce Sara se ascunde in cort. Intr-un celebru
mozaic, ea este infatisatd surdzand nedumeritd, in clipa
in care isi baga capul printre perdelele de la usa cortului
pentru a privi pe oaspeti si a asculta cuvintele lor.

Dumnezeu fagaduieste atunci ca Sara va avea un
fiu peste cateva luni. Auzind aceasta, Sara a rés in sinea
sa. Aceastd fagaduinta uimitoare va fi, totusi, tinuta. O
bucurie mare i-a fost daruitd lui Avraam: Sara sotia sa
buni a ajuns mama unui fiu, Isaac’. Isaac la randul siu
va avea un fiu, Iacov.

B) LUPTA LUI IACOV CU iNGERUL

Iacov, fiul lui Isaac se reintoarce in patria sa, in
tara Canaanului, dupa o absenta de 20 ani, in fruntea
unei marete caravane: doisprezece fii, femei, servitori,
animale. El face ca familia sa sa treacd prin Valea lab-
boc, iar el rimane singur peste noapte. Si atunci, in
aceastd noapte, se petrece scena mareatd din care lacov

5 Isaac in ebraica corespunde verbului a rade.



ASTEPTAREA MESIANICA 67

iese profund marcat, schimbat, si, prin lacob («inlocuito-
rul» prin ingelaciune), poporul ales va primi numele sau
nou de Israel, care se télcuieste: «cel care s-a luptat cu
Dumnezeuy.

Ce s-a intdmplat la raul Iabboc?

Iacov se lupta cu o fapturd misterioasd, cu inge-
rul Domnului, prezenta a lui Dumnezeu Insusi. Iacov
simte cd o putere spirituald razbate din adversarul sau
necunoscut. lacov, mereu gata de cuceriri, dorea sa-si in-
suseascd aceasta putere sau cel putin sa se impartageasca
din ea. Lucru ciudat, insa, ingerul nu poate sa-1 invinga
pe lacov, iar Dumnezeu nu i se impotriveste celui cu-
rajos, iubeste cutezanta noastra, dorul nostru dupé cele
dumnezeiesti si le fagaduieste imparatia cerurilor celor
indrazneti. [i place, deci, cand lacov spune: «Nu-Ti voi
da drumul, pana ce nu ma vei binecuvanta!» (Facere 32,
26). Ingerul il binecuvinteaza si-1 numeste Israel, pentru
«ca te-ai luptat cu Dumnezeu si cu oamenii §i ai iesit
biruitor» (Facere 32, 28).

lacov a fost invingdtor. El trebuie sd se smereasca
in fata maretiei lui Dumnezeu si pentru asta ingerul il lo-
veste peste incheietura copasei, iar din acea noapte lacov
va fi schiop. Pe de-o parte, dorul nostru dupa Dumnezeu
trebuie sa fie atdt de aprins pentru ca intdlnirea noastra
cu El si fie cu putinta, iar pe de alta parte, trebuie sa
ne recunoastem pe noi ingine pacatosi, raniti intru firea
noastra adanca, iar pentru aceasta rana nu exista leac de-
cat Mantuitorul.

Incercarea de la Iabboc s-a sfarsit, iar Jacov nu-
meste locul luptei Peniel, adica fata, pentru ca, spune el,
«am vazut pe Dumnezeu fata catre fatd si sufletul meu a
fost salvaty. Pentru ci L-a vazut pe Dumnezeu faté cétre
fatd, va putea, peste citeva clipe sa-i spund fratelui sau
Esau: «Am vazut fata ta de parca as fi vazut fata lui Dum-
nezeu, asa de binevoitor mi-ai fost» (Facere 33, 10).



68 BoTtezuL pomnuILUT NOSTRU T1sus HRISTOS

Astfel, deci, fagaduinta facutd de Dumnezeu lui
Avraam este reinnoitd, Iacob este numit de atunci Israel,
iar cei doisprezece fii ai sai vor fi israelitii, stramosii ce-
lor doisprezece semintii ale poprului ales.

Istoria lui Israel este aceea a unui urcus lent si
anevoios spre Hristos, este o istorie a sovaielilor, a revol-
telor, a fidelitatii i slabiciunilor oamenilor, dar i a iubirii
lui Dumnezeu pentru ei: istoria in care libertatea umana
este pusda mereu la incercare prin voia lui Dumnezeu.
Sensul tainic al acestei istorii pe care o vom descoperi
putin cate putin este taina lui lisus Hristos Cel fagaduit,
vestit si pregatit: «Intru Tine se vor binecuvanta toate
neamurile pamantului».

Prin alegerea lui Avraam, a lui Isaac si a lui Iacov,
Dumnezeu si-a ales un popor: poporul lui Israel cu care
El intemeiaza un legdmant, pentru a se adresa, prin el,
intregii omeniri cheménd-o la mantuire. Din acest neam
se va naste Hristos si de aceea crestinii sunt fiii lui Avra-
am, ai lui Isaac si ai lui lacov.

Sfantul Apostol Pavel a spus: «... lar daca sun-
teti ai lui Hristos, atunci sunteti urmasii lui Avraam,
mostenitori potrivit fagdduintei» (Galateni 3, 29). Avra-
am este parintele credinciosilor®.

C) UNGEREA LUI DAVID, SIMBOL
AL LUI MESIA

Aproape opt secole mai tarziu, poporul lui Israel,
care pana atunci nu avusese alt Rege decat pe Dumne-
zeu, resimte nevoia unui rege pamantesc ca sa-1 calau-
zeasca si-1 cere aceasta profetului Samuel.

Dacd Dumnezeu insusi il alege pe rege, atunci

¢ Pentru toata aceasta parte a se vedea revista Contacts nr. 59-60,
articolul lui Lev Gillet; Daniel Rops, Le Peuple de la Bible, Livre
de Poche, nr. 150.



ASTEPTAREA MESIANICA 69

Samuel, barbat credincios si intelept, iubit de-ntreg po-
porul, trebuie sa-i dezvaluie misiunea sa celui pe care
Dumnezeu l-a ales. Dumnezeu alesese mai intai un bar-
bat puternic si frumos, din neamul lui Veniamin, cu nu-
mele de Saul. Acesta a apérat cu mult curaj poporul lui
Dumnezeu dar ascultarea lui a slabit’. Dumnezeu alege
atunci un tandr ca sa-l inlocuiasca. El il alege, pe cand
acesta era copilandru inca (adolescent) si el va fi intaiul
mare rege al lui Israel, cu numele David.

Samuel trdia inca din copilarie pe langd marele
preot si se ruga lui Dumnezeu. Era pios si se ruga ne-
incetat, iar cei din vremea lui il numeau de multe ori
«profetul», adica cel care graieste in numele lui Dumne-
zeu, sau «vazdtoruly, adica cel care cunoaste planurile
lui Dumnezeu. Samuel slujea in tara ca «judecator».

Dumnezeu ii graieste lui Samuel: «Mergi la Bet-
leem céci am ales un rege din neamul lui lesei, anume
dintre fiii lui».

Cand Samuel ajunge la Betleem, se duce la casa
lui Iesei si 1i cere sa vada pe fiii lui. Eliab, fiul cel mai
mare se prezinta cel dintéi, insd Domnul a zis lui Samu-
el: «Nu te uita la chipul lui, nici la inaltimea staturii lui,
caci Eu nu L-am ales» (1 Regi 16). In fata lui Aminadab,
fratele mai mic, adus de Iesei in fata lui Samuel, s-a spus:
«Nici pe acesta nu l-a ales Domnuly, fiindcad «nu la ceea
ce se uitd omul se uitd Domnul: omul se uita la fata, pe
cand Domnul se uita la inima» (1 Regi 16, 7 si 8). Cei
sapte frati au trecut astfel prin fata lui Samuel fara ca
vreunul dintre ei s fie ales.

Samuel I-a intrebat pe Iesei daca mai are alti fii si
i-a raspuns ca cel mai tanar, copil inca, pe nume David,
pazeste turmele. Au trimis de l-au cautat i 1-au adus: ba-

7 {1 pomenim aici doar aluziv pe Saul, dar cititorul poate sa-si in-
tregeasca imaginea prin lectura cértii lui Samuel din Vechiul Tes-
tament. A se vedea 1 Samuel 9 si 10; 1 Samuel 14, 1-14.



70 BoTEzuL poMNULUT NOSTRU lisus HRiSTOS

lan, cu ochii vii si falnic de statura. Atunci i-a zis Dom-
nul lui Samuel: «Scoala-te si-1 unge, ca acesta este!» ( 1
Regi 16, 12). De indatd Samuel a luat cornul ungerii, tur-
nand ulei pe cap si ungandu-l pe tanarul ales care odata
cu uleiul primea si darurile necesare regelui poporului
lui Dumnezeu, celui ce trebuie sa conduca pe Israel si
sd pastreze legamantul facut intre Dumnezeu si poporul
sau, inca de la Avraam.

Gestul prin care David este astfel uns rege, se nu-
meste ungere sau hrisma®. Prin acest gest al lui Samuel,
de varsare a untdelemnului pe capul lui David, Duhul lui
Dumnezeu se revarsa in inima lui, a celui care, in ochii
Sai, devine regele lui Israel. David este de acum inainte
cel pe care l-a ales Dumnezeu. «Unsul»’ lui Dumnezeu,
in greceste Hristosul lui Dumnezeu, in ebraica « Mesia»
lui Dumnezeu — Cel plin de Duhul Sfant si Care poate
sa conduca pe Israel la Dumnezeu intru credinta si drep-
tate.

D) PROFETIILE

Ungerea lui David va fi urmata de o fagaduinta
pe care o face Dumnezeu:

Féacut-am legamant cu alesii Mei, juratu-M-am lui

David robul Meu:

Péana in veac voi intari semintia ta §i voi zidi din neam

in neam scaunul tau (...)

Acesta Ma va chema: «Tatdl meu esti Tu, Dumnezeul meu
si sprijinitorul mantuirii mele. Si il voi face pe el intdi-ndscut, mai
inalt decat impératii pamantului...» (Psalmul 88, 4-5;26-27, 29).

8 «Chrismation» in greceste inseamna actul prin care se savarseste
ungerea.

® Uns: participiu trecut al verbului a unge care semnifica varsarea
untdelemnului peste cineva.



ASTEPTAREA MESIANICA 71

Prin aceasta fagaduintd Dumnezeu se leagd sa-i
perpetueze neamul, descendenta sa pentru totdeauna; sa
faca tronul sdu si regatul sdu vesnice, ceea ce inseamna
ca un descendent din David va fi mai mare decat stramo-
sul sdu si cd imparatia acestuia va avea o alta dimensiu-
ne, una a vesniciei. Acest lucru il confirma Psalmul 44:

Scaunul Tau, Dumnezeule, in veacul veacului,

toiag de dreptate, toiagul imparatiei Tale.

lubit-ai dreptatea si ai urat faradelegea; pentru aceasta
Te-a uns pe Tine, Dumnezeul Tau, cu untdelemnul
bucuriei, mai mult decét pe partasii Tai. (Ps 44, 8-9)

De aceea David insusi va da propriului urmas ti-
tlul de «Domny, exclamand:

Zis-a Domnul Domnului Meu: «$ezi de-a dreapta Mea,
pind ce voi pune pe vrdjmasii Tai asternut picioarelor
tale»'. (Ps 108, 1)

Acest caracter etern al domniei urmagului lui
David, al viitorului Rege al lui Israel va fi confirmat de
profetul Daniel, care numindu-L «Fiul Omuluiy, va spu-
ne despre El:

...Si Lui I S-a dat stapanirea, slava si imparatia
ca toate popoarele, neamurile i limbile

Lui s&-I slujeasca.

Stapinirea Lui este vesnica,

stapénire care nu va trece,

iar imparatia Lui nu se va nimici."’ (Daniel 7, 14)

1% De aici §i intrebarea lui lisus catre farisei: «Hristos al cui Fiu
este? Al lui David? Daca David il numeste pe El Domn, cum este
El fiul lui David?»

' Acest cuvant va fi citat de Arhanghelul Gavriil, cand i vesteste



72 BoTEZUL DoMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

Mai mult incd: nu numai domnia acestui Fiu al
Omului, a Acestui fiu al lui David va fi vesnica, dar va fi
s1 universald, se va intinde asupra intregului univers:

«Cere de la Mine si-ti voi da neamurile mogtenirea Ta.
Si stdpénirea Ta, marginile pamantului» (Ps 2, 8).

Psalmul 71 descrie purtarea Acestui Rege vesnic si
universal, iubirea Lui pentru cei saraci si pentru cei slabi.

Cam doui secole dupa aceea, marele profet Isaia,
a cdrui misiune va incepe in anul 740 i.Hr., descria in
modul cel mai rascolitor pe Cel pe Care Dumnezeu il
va unge cu Duhul Sau spre a-L face sa domneasca peste
poporul Sau:

Poporul, cel care umbla intru intuneric,

a vazut lumind mare;

si voi cei ce locuiati in latura umbrei mortii
lumina va straluci peste voi.

Tu vei inmulti poporul

si vei spori bucuria lui.

El se va veseli inaintea Ta,

cum se bucura oamenii in timpul secerisului...
Caci Prunc s-a nascut noua,

un Fiu s-a dat noua,

a Carui stapinire e pe umarul Lui

si se cheama numele Lui:

inger de mare sfat,

Sfetnic minunat,

Dumnezeu tare, biruitor,

Domn al pacii,

Parinte al veacului ce va si fie.

Fecioarei Maria nasterea lui lisus (Luca 1, 33); el va fi reluat de
Biserica in Simbolul Credintei.



ASTEPTAREA MESIANICA 73

Si mare va fi stapinirea Lui

si pacea Lui nu va avea hotar.

Va imparéti pe tronul

si peste imparitia lui David,

ca s-o intdreasca

si sd o intemeieze

prin judecata si prin dreptate,

de acum si pana in veac. (Isaia 9, 1-6)

In capitolul 42, versetele 1-4, din cartea lui Isaia,
profetul ne va descoperi caracterul, semnul definitoriu
al Acestui Domn al Pacii, Caruia David ii era doar pre-
figurarea:

lata Sluga Mea pe Care o sprijin, Alesul Meu, intru Care
binevoieste sufletul Meu. Pus-am peste El Duhul Meu si
El va propovadui popoarelor legea Mea.

Nu va striga, nici nu va grii tare, si in piete nu se va,
auzi glasul Lui.

Trestia frantd nu o va zdrobi i festila ce fumega nu o va
stinge. El va propovadui legea Mea cu credinciosie;

El nu va fi nici obosit, nici sleit de puteri, pana ce nu va
fi asezat legea pe pamant; caci invatatura Lui toate
tinuturile o asteapta. (Isaia 42, 1-4)

Acest Fiu al lui David, «aceastd mladita din tul-
pina lui Iesei» aduce neamurilor dreptatea, pentru cd
Duhul Domnului odihneste asupra Lui:

O Mladita va iesi din tulpina lui lesei

si un Lastar din radacina lui va da.

Si Se va odihni peste El Duhul lui Dumnezeu,

duhul intelepciunii si al intelegerii,

duhul sfatului si al tariei,

duhul cunostintei i al bunei credinte» (Isaia 11, 1-2).



74 BoTEzuL DOMNULUI NOSTRU T1sus HRisTOS

intr—gdevér, Duhul lui Dumnezeu odihneste asu-
pra Lui. El Insusi o va spune prin gura aceluiasi profet:

Duhul Domnului este peste Mine, ca Domnul M-a uns sa
binevestesc saracilor, M-a trimis sd vindec pe cei cu inima zdrobi-
ta, sa propovaduiesc celor robiti slobozire i celor prinsi in razboi
libertate... (Isaia 61, 1)

Acest text este capital nu doar pentru ca descrie
anticipat misiunea lui Hristos, Cel Care va veni: adu-
cerea Evangheliei céatre cei saraci, vindecarea celor cu
inima zdrobitd, liberarea celor robiti, ci si pentru ca ne
lamureste despre natura insdsi a ungerii Sale: «Duhul
Domnului este peste Mine, caci Domnul M-a uns...».

Nu untdelemnul varsat de ména unui om pe capul
Séu reprezinta realitatea ungerii Sale, ci Duhul Domnu-
lui pe Care Dumnezeu insusi il revarsa peste El: El este
Hristos pentru cd Dumnezeu face sd se odihneascd asu-
pra Lui Duhul Sau. Hristos este «Cel peste Care odihnegte
Duhul»(loan 1, 33). lata de ce lisus va citi acest text in si-
nagoga din Nazaret si-l va aplica chiar Lui, spunand celor
prezenti: «Astazi s-a implinit Scriptura aceasta (acest pasaj
biblic-n.trad.) in urechile voastre» (Luca 4, 16-21).

Psalmii 2 si 88 ne vor deslusi taina suprema legata
de Hristos, minunea de nepatruns: El este Fiul lui Dumne-
zeu. Dumnezeu Insusi o afirma prin gura profetului: «Tu
esti Fiul Meu, Eu astdzi Te-am nascut» (Ps 2, 7) si: «... cu
untdelemnul cel Sfant al Meu l-am uns pe El.. Acesta Ma
va chema: Tatal Meu esti Tu» (Ps. 88, 20 si 26).

Ungerea si starea de fiu sunt deci in relatie una cu
cealalta.



CAPITOLUL Il

RECUNOASTEREA LUI HRISTOS
DUMNEZEU

A. IOAN BOTEZATORUL

Ioan, fiul pe care preotul Zaharia l-a avut cu bétrdna
sa sotie, Elisabeta, numita cea stearpa'?, s-a nascut cu
sase luni 1naintea lui lisus. De indata ce a ajuns la ma-
turitate, s-a retras in pustie pentru a auzi mai bine vo-
cea cea dintru linistea lui Dumnezeu. El era imbracat cu
o piele de camila, stransa la brau cu o cingatoare, cum
poarta calugdrii pana astazi, in amintirea lui Ioan Bote-
zatorul.

Acolo, Ioan, cel mai mare dintre profeti, primeste
acelasi mesaj ca si Isaia: «Peste Cine vei vedea Duhul
pogorandu-se si raimanand asupra Lui, Acela este Cel ce
boteaza cu Duh Sfant» (Ioan 1, 33). Dumnezeu ii desco-
pera astfel lui loan, aga cum cu sapte veacuri mai inainte
ii descoperise lui Isaia, ca semnul care ii va ingadui sa
recunoascd pe Fiul lui Dumnezeu, semnul care va face
evidentd, manifesta ungerea Sa (caracterul de uns sau
mesianitatea) va fi vederea Duhului pogorandu-Se si

12 «Acolo unde Dumnezeu vrea, se biruieste ordinea sau randuiala
firii» se spune intr-un text liturgic. Nasterea lui Isaac de catre Sara
si nagterea lui Samuel de catre Ana sunt alte exemple de interventie
voita a lui Dumnezeu in nagterea unui copil ca dar al lui Dumnezeu.



76 BoteEzuL poMNuLUl NOSTRU Tisus HRisTOS

odihnindu-Se asupra Lui. Ungerea Sa va deveni vizibila,
dar nu va fi o ungere cu untdelemn. Chiar untdelemnul
varsat pe capul lui David nu era decéat semnul vézut al
pogorarii nevdzute a Duhului Sfant. Acum, insa, loan
va vedea chiar Duhul cel nevazut ungéand pe Cel pe Care
Dumnezeu il va arata ca fiind Alesul Sau, Cel pe Care
L-a ales pentru a domni vesnic pe tronul lui David.

B. BOTEZUL LUI IISUS

lIoan, indemnat de Duhul lui Dumnezeu, se duce,
asadar, pe malul Iordanului, si iata-1 pe ultimul dintre
profetii Vechiului Testament care vine s vesteasca imi-
nenta venire a Imparatiei lui Dumnezeu, adica a Impara-
tiei al carei Imparat va fi Hristosul lui Dumnezeu, si sa
predice pocdinta, cici numai cei cu adevérat convertiti,
cel care parasesc raul ca si se intorcd la Dumnezeu, vor
putea sa facd parte din ea: «Pocaifi-va ca s-a apropiat
Imparatia cerurilor!», nu contenea el sa repete. Pe toti cei
ce se intorceau la Dumnezeu, ii pregatea pentru intrarea
in impdratia lui Dumnezeu, afundandu-i in apa raului,
botezandu-i" in Iordan.

Si iata ca lisus din Nazaret vine la Iordan si i se
infatiseaza. Evanghelistul Matei ne spune ca Ioan nu se
socoteste vrednic sa-L boteze. loan recunoaste, asadar,
pe lisus, cu toate ca spune altddata: «Nu-L cunosteampy,
pentru ca pana atunci nu gtia cd este alesul lui Dumne-
zeu. lisus, staruie, totusi, sa fie botezat «ca sa plinim toa-
ta dreptatean, si pe cand loan il boteaza, «lata ca cerurile
s-au deschis si Duhul lui Dumnezeu S-a vazut pogoran-
du-Se ca un porumbel si venind peste El».

Acesta este semnul asteptat: lisus este, deci, Cel

13 Baptizo, «eu botez», in greaca veche «eu afund», eu pun sub apa.
A boteza o nava inamic3 inseamna a o scufunda.



RECUNOASTEREA 1.UI HRISTOS DUMNEZEU 77

Care este Uns de Duhul lui Dumnezeu, Iisus este Hristo-
sul. lata cé din cer se face auzita o voce: «...Acesta este
Fiul Meu Cel iubit intru Care am binevoit!».

Ioan a inteles. Ioan L-a recunoscut pe Mesia, pe
Hris-tos, si marturiseste ca fagaduinta a fost implinita,
cd venirea lui Mesia a avut loc. El spune multimii: «Am
vazut si marturisesc ca El este Alesul lui Dumnezeu».

El isi va aminti ca Isaia spusese: «...Ca el fusese
strdpuns pentru pdcatele noastre si zdrobit pentru fara-
delegile noastre. El a fost pedepsit pentru mantuirea noa-
strd si prin ranile Lui noi toti ne-am vindecat... Ca un
miel fard de glas, inaintea celui ce-L tunde, aga nu Si-a
deschis gura Sa... Pentru faradelegile poporului meu a
fost adus spre moarte» (Isaia 53, 5-8); de aceea, identifi-
cand pe lisus cu acest slujitor patimitor, loan va adauga:
«lata Mielul lui Dumnezeu care ridica pacatele lumiiy,
rezumand anticipat misiunea lui Mesia: slujitor patimi-
tor, miel jertfit pentru pacatele lumii.

Din acel moment, cativa barbati din Galileea —
Andrei, loan, urmati de fratii lor, Simon-Petru si lacob,
apoi Filip si fratele sau Natanael, se vor atasa de lisus.
Cu adevarat, in urma botezului lui lisus, va exclama An-
drei: «Gasit-am pe Mesia, adica pe Hristosy, iar Filip va
spune fratelui sau Natanael: «Gasit-am pe Acela despre
Care a scris Moise in Lege si au scris profetii, pe lisus,
fiul lui Iosif din Nazaret» (Ioan 1, 41-45). Iata de ce, pes-
te cativa ani, cand Simon-Petru va vesti Evanghelia lui
Corneliu, ofiterul roman despre care ne vorbeste cartea
Faptele Apostolilor 10, 37, el isi va aminti de evenimen-
tul hotarator care a fost inceputul marii aventuri care il
va conduce pe el insusi pana la martiriu in Colosseumul
din Roma — si va spune lui Corneliu si celor dimpreuna
cu el: «Voi stiti despre cele petrecute in toatd Iudeea cu
incepere din Galileea, dupé botezul pe care 1-a propova-
duit Joan, adica despre lisus din Nazaret: cum L-a uns



78 BoTEzuL pomMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

Dumnezeu cu Duhul Sfant si cu putere...» (Faptele Apos-
tolilor 10, 37).

Acesta este motivul pentru care toti evanghelistii
Matei, Marcu, Luca si loan ne descriu Botezul lui lisus
si ne redau marturia lui Ioan Botezatorul (Matei 3, 16-17,
Marcu 1, 9-11; Luca 3, 21-22; Ioan 1, 32-34), in vreme
ce doar Matei si Luca ne povestesc Nasterea Domnului
deoarece, intr-adevar, abia la Botez, lisus din Nazaret a
fost aratat lumii ca Hristos si Fiu al lui Dumnezeu. Bo-
tezul Sdu este manifestarea, ardtarea Sa, Epifania Sa i
de atunci primii Sai ucenici au crezut in El, adica au re-
cunoscut in El pe Hristos Cel asteptat. In nici un caz nu
se cuvine sa credem ci El a devenit Mesia in acea zi,
asa cum sustin anumiti eretici, ci ca El este Hristos din
vesnicie. El nu se face Hristos pentru cad Duhul Sfant
odihneste asupra Lui din vesnicie. Deja cu sapte veacuri
inaintea Botezului Sau, asa cum am vazut, Fiul lui Dum-
nezeu spunea prin gura proorocului «Duhul lui Dum-
nezeu este asupra Meay, dar, abia in ziua Botezului Sau
aceasta realitate vesnica e aratata oamenilor. Astfel, Bi-
serica sarbdtoreste cu atéta fast Botezul Domnului, praz-
nicul minunat al Epifaniei sau Teofaniei (6 ianuarie/19
ianuarie pe vechiul stil).

C. ARATAREA SFINTEI TREIMI

Botezul Domnului nu este doar manifesta{ea Sa,
ardtarea Sa in lume ca Hristos, Epifania Sa, ci el Il arata
ca Fiu lui Dumnezeu i prin aceasta El este «Teofanie»,
aratare a lui Dumnezeu, deoarece El ne dezvaluie taina
cea mare a lui Dumnezeu, Treimea.

Ioan a vazut cu adevarat Duhul Sfant pogorandu-
se peste lisus in chip de porumbel §i ramanénd asupra
Lui. Termenul «rdmanand» exprima faptul ca dintotdea-



RECUNOASTEREA L.UI HRISTOS DUMNEZEU 79

una Duhul Sfant odihneste asupra Celui despre Care vo-
cea din cer spunea: «Acesta este Fiul Meu Cel iubit...».

Iata de ce Sfantul Chiril al Ierusalimului ne spune
ca, aratindu-ni-Se lisus ca Hristos, Botezul ne dezvaluie,
in acelasi timp, Taina dumnezeiestii Treimi: pentru a fi
cu adevarat Un Hristos, Un Uns, anume Fiul, trebuie sa
existe cineva care s ungd, anume Tatal §i cineva care sa
fie ungerea (mirul, untdelemnul), anume Duhul Sfant Ca-
re odihneste asupra Lui. Astfel, noi nu putem sa cugetam
la Hristos, fara sa ne gdndim la Tatal i la Duhul Sféant caci
fara Ei, cuvantul Hristos nu are niciun sens. Nu putem
sa-1 marturisim pe lisus ca Hristos, fara sa-L marturisim
pe Dumnezeul Unic ca Dumnezeu in Trei Persoane.

Adesea apare o idee falsd despre Dumnezeu: ni
se pare uneori ca Tatal ar fi Dumnezeul Vechiului Testa-
ment, iar Fiul va veni si-I ia locul in Noul Testament, in
timpul vietii pAmantesti a lui lisus, si, in cele din urma,
va fi randul Duhului Sféant, in timpul actual al Bisericii,
si, astfel, viata lui Iisus nu ar fi comemorata decat ca un
trecut istoric.

E adevérat ca avem destule greutiti sd ne repre-
zentam cele Trei Persoane intr-Un Dumnezeu lucrand
in lume printr-o singura vointa. Cum sa ne apropiem de
taina Sfintei Treimi? .

Sa revenim la Botezul Domnului, la momentul
in care lisus iese din apa. Am istorisit mai inainte acest
moment: loan Botezitorul vede pe Hristos, asupra Ca-
ruia odihneste Duhul, si aude vocea Tatédlui, numindu-1
pe lisus «Fiu prea iubit». loan a recunoscut Un Dumne-
zeu in Trei Persoane. La Jordan S-a ardtat pentru prima
datd Treimea. Este ceea ce Biserica ne descrie deopotri-
va prin icoana §i prin cantarea sarbétorii Epifaniei sau
Teofaniei.



80 BoTEzuL boMNuLUI NOSTRU Tisus HRISTOS

ICOANA EPIFANIEI

lisus este cufundat in apa, parca patrunde intre-
gul univers ca sa-1 schimbe prin prezenta Sa, ca si-l 13-
mureascd cu Lumina Sa, ca sa-1 lumineze si ca sa-l sfin-
teasca.

Sus de tot, 0 Mana il reprezinta pe Cel Care unge,
Dumnezeu Tatal, nevazut, dar a Carui voce da marturie
numindu-L pe lisus «Fiu preaiubit».

Porumbelul il reprezintd pe Duhul Sfant, Care
confirmd adevarul marturiei agezandu-se si rimanand
deasupra capului lui Iisus: El este Ungerea. In sfirsit,
Fiul, Cel Care este Uns, lisus, este cufundat in apa.

TROPARUL EPIFANIEI

Troparul Epifaniei, cantarea praznicului reia ace-
easi tema:

«In lordan botezandu-Te Tu, Doamne,

inchinarea Treimii s-a aratat,

cé glasul Parintelui a marturisit Tie,

Fiu iubit pe Tine numindu-Te,

si Duhul in chip de porumb(el)

a adeverit intarirea cuvantului;

Cel ce Te-ai aritat, Hristoase Dumnezeule

si lumea ai luminat,

slava Tie!»

In acest imn al sarbatorii, martorul, Sfantul loan
Botezatorul, nu este mentionat. Pare-se ca dispare spre a
ne ldsa singuri fata cétre fatd cu taina Treimii. Aceasta
subliniaza rolul lui Ioan Botezitorul, Inaintemergatorul,
cel care ne aratd unde sa-L gisim pe Dumnezeu §i ne
pregiteste si-L primim prin pociinta, iar apoi el insusi



RECUNOASTEREA LUI HRISTOS DUMNEZEU 81

s¢ retrage.

Intr-adevar, loan, Prietenul Mirelui', va spune
mai tarziu: «Deci, aceastd bucurie a mea s-a implinit.
Acela trebuie si creascd, iar eu sa ma micsorez» (loan
3, 29-30).

Ce sa graim despre Treime? Cum sé ne apropiem
de aceastd Taina? Niciun manual, nicio carte, nicio ca-
teheza nu ar putea sd «explice» Taina lui Dumnezeu in
Trei Persoane.

Riscul este prea mare sa deformam, prin cuvinte,
ceea ce este de negrait, s3 micgsoram, prin categorii ome-
nesti si limitate ale ratiunii, pe Dumnezeu Cel vesnic.
Doar rugiciunea si inchinarea ne pot face sa intrevedem
o particica a Adevarului despre Dumnezeul Cel Unul in
Trei Persoane.

Sa ne folosim, pentru a ne ocupa de acest subiect
dificil, de o capodopera a artei bisericesti, icoana Sfintei
Treimi a lui Andrei Rubliov. Acest iconar de mare talent,
care a fost si un om al rugéciunii, ne va calauzi spre con-
templarea Dumnezeului Unic in Trei Persoane.

ICOANA SFINTEI TREIMI

Andrei Rubliov, iconar, calugar rus din secolul al
XV-lea, a realizat o faimoasa reprezentare iconografica
a Sfintei Treimi. Nu a inventat el imaginea Sfintei Tre-
imi, ci a ilustrat descrierea biblica din cartea Facerii, in
care trei ingeri misteriosi il viziteaza pe Avraam. Aceas-
ta aparitie de la stejarul Mamvri, despre care am vorbit
deja in primul capitol, este o imagine a Sfintei Treimi, o
prefigurare a Dumnezeului Unic in Trei Persoane, Care

14 Mirele Bisericii este Hristos. S ne amintim de parabola celor
zece fecioare unde fiecare suflet este chemat la nunta cu Mirele
care vine la miezul noptii (Matei 25, 1-13).



82 BoTEzuL pboMNULUI NOSTRU l1sus HRISTOS

nu se va face cunoscut in mod deschis decét la Iordan,
la Botezul Domnului. Sa ne amintim dialogul celor trei
cu Avraam. Patriarhul li se adreseaza ingerilor cand cu
Tu, cand cu Voi. Acest cuviant Voi nu este termenul de
politete, care nu exista, ci chiar pluralul. Aceasta alter-
nanta de exprimare ne face intrezarim inca de pe acum
pe Unul din Treime, cici se pare cd Avraam se adreseaza
cand Dumnezeului Unic, cand celor Trei Persoane dum-
nezeiesti.

Rubliov, ilustrind un text biblic, nu indrazneste sa
deformeze taina dumnezeiasca prin imaginatia sa perso-
nald, deoarece iconarii nu inventeaza dupa fantezia lor
reprezentarea lui Dumnezeu, ci sunt in permanenta fideli
Sfintei Scripturi.

Intr-adevar, daca fiecare om ar inventa o repre-
zentare a lui Dumnezeu potrivit imaginatiei sale, oricit
de creatoare ar fi ea, am avea imagini foarte omenesti ale
lui Dumnezeu, supuse evolutiei gustului fiecarei epoci.
Reprezentérile antropomorfe ale lui Dumnezeu-Tatal,
in chipul unui batran cu barba, iesind dintr-un nor, nu
sunt ele vechi jocuri demodate? Existd un mare pericol
de a regasi idolii antichitatii, care nu sunt decat imaginea
omului despre Dumnezeu, Dumnezeu dupa chipul omu-
lui, iar nu taina cea mare a omului creat dupa chipul lui
Dumnezeu. De aceea, urmarea Traditii de catre iconarii
nostri, acceptarea modului Bisericii de reprezentare a lui
Dumnezeu, ii pazeste de erori si 1i ajutd sa nu incalce cea
de a doua porunca: «Sa nu-ti faci idoli».

Andrei Rubliov a facut dintr-o icoand clasica,
dintr-o tema deseori reprodusa in biserici, o foarte mare
lucrare, o capodopera in plan artistic §i o marturie de ru-
giciune, deopotriva. Regasim pretutindeni reproduceri
ale icoanei Sfintei Treimi. Pare-se ca crestinii de toate
confesiunile o cunosc si o iubesc. Chiar si ateii recunosc
frumusetea si puterea pe care o emand. Aceasta icoana



RECUNOASTEREA LUI HRISTOS DUMNEZEU 83

e cu adevarat miraculoasi, cici ea impune o ticere cu-
viincioasa, chiar si celor mai ostili religiei si 1i aduce la
cinstirea ei. Icoana aceasta se afla intr-un muzeu de stat
si nu intr-o biserica si poate fi vazuta in Galeriile Tretia-
kov din Moscova. In fiecare zi defileaza prin fata ei mii
de turisti care nu stiu nimic despre Dumnezeu sau care
nu simt decét ura, batjocura si indiferenta pentru El. Si,
totusi, nimeni nu poate sa treaca fard sa nu se opreasca
in fata acestei imagini a Treimii, iar ea transmite fieca-
ruia o particicé din viziunea despre Dumnezeu. Asa cum
soarele isi trimite razele sale peste cei buni si peste cei
rdai, Dumnezeu face sa straluceasca razele iubirii Sale
peste fiecare om, chiar daca acesta nu le primeste. Se cu-
vine tdceare in fata acestei icoane precum in fata tainei
Sfintei Treimi. Tindem, totusi, sd ne apropiem de ea prin
rugdaciune, deoarece pentru Rubliov aceasta icoana este
o0 rugéaciune, o marturisire de credinta si o inchinaciune.

Sa luam textul Crezului si sa-1 asezam alaturi
de o reproducere a icoanei Sfintei Treimi'®. Sare in ochi
faptul ca imaginea este alcatuita pe acelasi plan cu cel al

15 Referitor la tema Treimii lui Rubliov, adoptam aici, in cadrul
acestei carti, comentariul lui Leonid Uspensky din lucrarea L. Us-
pensky si V. Lossky, The meaning of icons, Urs Graf-Verlag, Olten,
Elvetia, 1952, deoarece aceasta interpretare, construitd dupa planul
Crezului, ni se pare a fi cea mai fondata istoric. Au fost facute si
alte prezentari ale icoanei, precum cea a lui Paul Evdokimov din
lucrarea LArt de I’ icéne. Theologie de la beauté, Desclée de Bro-
uwer, 1970. Evdokimov recunostea in ingerul din centrul icoanei
persoana Tatalui, cu Fiul in dreapta si Duhul in stanga. Prin aceasta
lectura a icoanei, autorul insista asupra monarhiei Tatalui, Izvorul
unic al dumnezeirii i Principiul unitatii Celor Trei. Fiul si Duhul
sunt cele doud maini ale Tatalui lucrand in lume, potrivit Sfantului
Irineu: «El are cele doua maini ale Sale la Sine caci din totdeauna
El are in preajma Sa Cuvéntul si Intelepciunea, pe Fiul si pe Duhul,
prin ei si intru ei, El a facut toate lucrurile, liber si neabétut» (Im-
potriva ereziilor IV, 20, 1).



84 BoTeEzuL pomNuLUI NOSTRU lisus HRiSTOS

marturisirii de credinta: «Cred intr-Unul Dumnezeu».'

Rubliov exprima unitatea deopotrivd prin ase-
manarea celor trei ingeri si prin cercul unic in care se
inscriu Cele Trei Persoane. Tot ceea ce priveste pe Tatal
este exprimat foarte concis in Crez, deoarece El este Cel
ce nu poate fi cunoscut, Cel despre Care nu stim aproape
nimic. In icoana, primul inger, cel din stinga este vizut
pe trei sferturi, culoarea vesmantului sau e foarte pala,
neclara, aproape transparenta.

Textul se deruleaza ca pe icoand, oprindu-se cel
mai mult asupra Fiului. Cel de al doilea inger sta in fata
noastra, ni se aratd mai bine. Cunoastem multe lucruri
despre Fiul, céci El S-a intrupat, S-a facut cunoscut noua
si S-a lasat vazut. Vesmantul Sau e de culoare clara si con-
trastantd, albastru si stacojiu. Aceasta exprima cele doua
firi ale lui Hristos: albastrul simbolizeaza cerul, divi-
nitatea, iar stacojiul reprezinta pamantul, omenitatea. Ii-
sus este deopotriva Dumnezeu si Om. In spatele ingerului
din centru, se inaltd un pom, cu radacinile sale infipte in
pamant si ramurile tinzadnd spre cer. Acesta este lemnul
Crucii, care prin Hristos devine pomul Vietii din rai.

«Adam a murit pentru ca a mancat din rodul po-
mului. Dar el a regasit viata in pomul Crucii, prin care, o,
milostivire, el se bucurd din nou de desfatarile raiului.»

(Cantarea Sfantului Teodor, Vecernia din Postul
Mare, saptdména a I'V-a).

Despre Sfantul Duh, Crezul redevine lapidar si
concis, caci despre a Treia Persoana divina Care ne da
viatd, concret §i istoric, se pot spune putine lucruri con-
cret si istoric, lucrarea Sa fiind intotdeauna ascunsa si
tainica. Cel de-al treilea inger, ca si cel dintai, este vazut

16 Sugestii foarte valoroase pentru folosirea icoanei in catehizare
se regasesc in cartea Parintelui profesor Dumitru Vanca, Icoand
si catehezd, Reintregirea, Alba lulia, 2005, pe care o recomandam
catehetilor (n.ed).



RECUNOASTEREA LUI HRISTOS DUMNEZEU 85

pe trei sferturi. Culoarea vesmintelor sale simbolizeaza
forta vietii. Verdele care predomina exprima tineretea,
seva vietii, care face s creasca §i sa existe toate.

Cercul celor trei ingeri se termina, dar nu se in-
chide.

CREZUL

Cred intr-Unul Dumnezeu, Tatil Atottiitorul,
Facatorul cerului si al pamantului, al tuturor celor
vazute §i nevazute.

Si intr-Unul Domn lisus Hristos, Fiul lui
Dumnezeu, Unul Nascut, Care din Tatil S-a nascut
mai inainte de toti vecii, Lumina din Lumina, Dum-
nezeu adevarat din Dumnezeu adevirat, niscut iar
nu fiacut, Cel ce este deofiinta cu Tatal, prin care toa-
te s-au facut.

Care pentru noi oamenii §i pentru a noastra
mantuire S-a intrupat de la Duhul Sfant si din Fe-
cioara Maria §i S-a facut om;

Si S-a rastignit pentru noi in zilele lui Pontiu
Pilat si a patimit si s-a ingropat;

Si a inviat a treia zi dupa Scripturi;

Si s-a suit la ceruri si sade de-a dreapta Tata-
lui;

Si iarasi va sa vie, cu slava, sa judece viii si
mortii, a Carui imparitie nu va avea sfarsit.

Si intru Duhul Sfant, Domnul de viata faca-
torul, Care din Tatil purcede, Cel ce impreuna cu
Tatal si cu Fiul este inchinat si slavit, Care a grait
prin prooroci.

intr-una, sfinti, soborniceasci si apostoleas-
ca Biserici;

Miirturisesc un Botez spre iertarea pacatelor;



86 BoTEzuL poMNuLUl NOSTRU lisus HrisTos

Astept invierea mortilor;
Si viata veacului ce va si fie. Amin.

Acest cerc pare sa se deschidd asupra potirului
agsezat pe masd. Ultima parte a Crezului este dedicata
Bisericii: ea este locul in care se afld potirul Sfintei Eu-
haristii §i toti oamenii sunt invitati prin Botez la Ospatul
Vietii vesnice si la Viata vesnica, adica la intrarea si la
ramanerea in insusi sanul Treimii.

Cu aceasta reprezentare iconografica a Treimii,
suntem departe de prima icoana intitulata «ospitalitatea
sau filoxenia lui Avraamy.

Sféantul iconar Andrei Rubliov a dorit ca Avraam
si Sarra sd dispara complet din compozitia narativa a ico-
nei, amintindu-si, probabil, cuvantul lui Hristos: «Mai
inainte de a fi fost Avraam, Eu sunt» (Ioan 8, 58). Aceste
cuvinte exprima vesnicia lui Dumnezeu pe care o impart
cele Trei Persoane ale Sfintei Treimi.

Vom incheia studiul nostru asupra acestei minu-
nate icoane, asa cum, fara indoiald, va fi facut si Rubliov
insusi dupa ce a pictat-o, prin rugédciunea cea mai curata,
rugdciunea de preamadrire a ingerilor, a serafimilor si he-
ruvimilor, cantadnd Treimii celei de viata datatoare imnul
intreit sfant: «Sfant, Sfant, Sfant esti Doamne Savaot!»









PARTEA A III-A

Schimbarea la Fata

a Domnului

Cine este Dumnezeu?

CUPRINS

CAP. I: TEOFANIILE VECHIULUI TESTAMENT/ 90

Moise/ 90

Rugul aprins (90);

Cea de-a doua Teofanie de pe Muntele Sinai (95)
Ilie/ 96

CAP. II: SCHIMBAREA LA FATA/101

Lumina Taborului/ 102

Vederea lui Dumnezeu/ 105

De la Tabor la Golgota/ 106

Aratarea Sfintei Treimi in Muntele Taborului/ 108
Indumnezeirea/ 111

Concluzie/ 117

6B



CAPITOLUL |

TEOFANIILE VECHIULUI TESTAMENT

umnezeu este Creatorul a toate §i raimane Stapanul

tuturor lucrurilor si al tuturor féapturilor. El este sta-
panul istoriei, dar El nu Se arata in aceasta istorie decat
de putine ori, ca si cum S-ar retrage si l-ar lasa pe om
sd actioneze. El Se aratd in momente alese de El si care
corespund de cele mai multe ori unor perioade de ras-
cruce pentru omenire, in momente de criza, de ruptura,
de schimbare. Biblia ne relateaza anumite astfel de mo-
mente privilegiate in care Dumnezeu a intervenit direct
in istorie §i S-a ardtat aievea anumitor oameni. Acesti
oameni erau alesi, chemati nu numai spre a fi martorii
aratarii dumnezeiesti, ci i pentru a transmite un mesaj si
a primi o misiune. Aceste aratari sau manifestari ale lui
Dumnezeu se numesc teofanii. Acest cuvant provine, ca
multi dintre termenii vocabularului teologic, din limba
greacd si inseamna manifestarea sau aratarea lui Dum-
nezeu: Theos — Dumnezeu, phainesthai — a se manifesta,
a se arata, a se face cunoscut.

A) MOISE
(lesire 1, 2 3, 5i 4,1-17; Fapte 7, 1-35)

RUGUL APRINS

Moise a fost unul din alesii lui Dumnezeu, una
din cele mai mari figuri ale Vechiului Testament i ale



TeOFANIILE VECHIULUI TESTAMENT 91

istoriei lumii, cel care prin incercarile din pustie, a pre-
gdtit un popor lui Dumnezeu, pentru a-l face siesi popor
ales, — in sanul caruia avea sa se pregateasca venirea lui
Dumnezeu Insusi pe pamant.

S& reamintim succint evenimentele care preced
nasterea lui Moise: fara indoiala, in cursul sec. XVII
i. d. Hr,, cei doisprezece fii ai lui lacov s-au stabilit in
Egipt, fapt relatat in Facere 37-49, in captivanta istorie
a lui Josif. Acestia au avut fii si fiice si din generatie in
generatie urmasgii lor au dat un popor numeros, potrivit
fagaduintei facute de Dumnezeu lui Avraam.

Acest popor era format din doudsprezece triburi sau
semintii, provenind din cei doisprezece patriarhi, adica cei
doisprezece fii ai lui lacov, care au primit binecuvantarea
tatalui lor, chiar inaintea mortii sale. Acest popor se numea
Israel, nume pe care-l primise [acov dupa lupta sa cu inge-
rul; el este desemnat prin cuvantul «evreuy, de la Heber,
stramosul lui Avraam. In Biblie membrii acestui popor sunt
numiti deopotriva fiii lui Israel sau evrei. Ei traiau ca robi
in Egipt si prestau activitati pe care egiptenii nu doreau sa
le faca. In momentul nasterii lui Moise, adica in secolul al
XllIl-lea 1.d.Hr., estimandu-se ca aproximativ patru secole
despart venirea in Egipt a celor doisprezece fii ai lui lacov
de nagsterea lui Moise, egiptenii erau ingrijorati de numarul
mare al evreilor si incepeau sa nu-i mai suporte si de aceea
dadusera ordin sa fie aruncati in Nil toti pruncii de parte
barbateasca ai lui Israel, nascuti de curand.

Moise se nascuse din parinti originari din tribul
sau semintia lui Levi. Pentru a-1 scdpa de ordinul crud
al lui Faraon, acesta fiind numele cu care era desemnat
regele Egiptului, mama lui l-a ascuns si, cand a fost in
varsta de trei luni, l-a pus intr-un cos céruia i-a dat dru-
mul si pluteasca printre trestiile de pe malul Nilului. Fii-
ca lui Faraon l-a zérit, l-a luat cu ea si l-a crescut ca pe
fiul sdu, dandu-i numele de Moise care inseamna «salvat



92 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU [isus HRisTos

din apay. In Faptele Apostolilor 7, 22, Sfantul Stefan,
primul martir crestin, ne spune cad «Moise a fost initiat,
invatat in toatd intelepciunea egiptenilor i ca era puter-
nic in cuvant si in fapta».

Lui Moise i-a fost dat sa-si cunoasca adevirata sa
identitate la varsta adultd si ne putem inchipui ce incer-
care a fost pentru el sa afle cd facea parte din poporul
sclavilor. Cu toate acestea, n-a sovait si a mers sa-i vizi-
teze pe ai sdi, pe acesti evrei care la vremea aceea erau
brutalizati de cétre egipteni si supusi la muncile cele mai
penibile. Martor al unei nedreptati, el a luat partea cui-
va impotriva unei agresiuni si I-a omorat pe un egiptean
care lovise pe unul dintre ai lui. Cum se intimpla deseori,
insd, in asemenea cazuri, alungat de egipteni, Moise nu
a fost primit de ai sii, care l-au intrebat: «Cine te-a facut
conducatorul nostru si judecatorul nostru?» Atunci nu
i-a mai ramas decat sa fugd si a mers s vietuiasca in
tara lui Madian, unde s-a facut pastor si s-a casatorit cu
Sefora, fiica lui letro, om intelept si de bun sfat.

Intr-o buna zi Moise pastea oile socrului siu si le
mana prin desert, in Sinai, cand a vazut indltdndu-se o
flacara dintr-un rug. Rugul ardea fara sa se mistuie. Ne-
dumerit el se apropie. O voce din rug il chema pe nume:
«Moise, Moise»; el raspunse: «latd-ma!». Vocea conti-
nua: «Nu te apropia, ci scoate incaltamintea din picioare-
le tale, ca locul acesta este sfant. Eu sunt Dumnezeul lui
Avraam, al lui Isaac si al lui [acov». «Atunci Moise si-a
acoperit fata de teama ca privirea sa sd nu se opreasca
asupra lui Dumnezeu» (lesire 3, 6).

Acesta este inceputul istoriei despre intalnirea
dintre Dumnezeu si Moise la Sinai. Moise recunoscuse
in Focul Rugului aprins un foc nematerial, Focul Dum-
nezeirii. El nu a soviit, cici inima sa aprinsa de dragoste
il pregatise, fara sa-si dea seama, pentru o astfel de vi-
ziune. Moise ramase stand in picioare, descult, cu fata



TEOFANIILE VECHIULUI TESTAMENT 93

acoperitd, cand vocea se auzi din nou pentru a-i incre-
dinta misiunea sa. Dumnezeu 1i zise: «Am vazut necazul
poporului Meu ... si te trimit la Faraon ... sa scoti pe fiii
lui Israel, poporul Meu, din Egipt». Moise se spaimanta
atunci si zise catre Dumnezeu: «Cine sunt eu ca sd ma duc
la Faraon?». Dumnezeu il asigura: «Eu! voi fi cu tine...».
Moise zise: «Dar daca fiii lui Israel intreaba: ,,Cum il
cheama pe cel care m-a trimis”, ce sa le spun?».
Dumnezeu raspunse: «Eu sunt Cel Ce sunt. Tu le
vei spune: ,,Cel Ce este m-a trimis la voi”». Prin aces-
te cuvinte Dumnezeu 1i face lui Moise o descoperire si,
prin el, lumii intregi isi dezvaluie Numele: EU SUNT,
in ebraica tetragrama Y.H.W.H. pe care nici un israelit
credincios nu trebuia s-o rosteascd. Acest Nume afirma
transcendenta lui Dumnezeu, El este cu totul Altul de-
cat tot ceea ce este cunoscut de citre oameni, El este
Cel Care este; El este inaintea tuturor timpurilor, El isi
manifestd existenta, dar nu Se lasa cunoscut. El ramane
dincolo de orice nume care-ar putea sa-L identifice, caci
El nu poate fi definit. Dumnezeu este incognoscibil, ne-
marginit, nesfarsit, «inefabil sau negréit, incomprehensi-
bil sau neinteles, invizibil, inaccesibil sau nepatruns»?,
fiind in acelasi timp Dumnezeu revelat, aratat, intalnit.
Vocea graia din nou si-i lamurea lui Moise mi-
siunea sa: sa-i scoatda pe evrei din Egipt, sa-i conduca
in tara fagaduita, in pamantul Canaan. Cu toate aces-
tea, Moise nu s-a aratat convins: «Si daca refuza sa ma
creadd?». Raspunzandu-i, Dumnezeu i-a indicat lui Mo-
ise trei minuni, pe care le-ar putea implini spre a dovedi
ca el era cu adevarat trimisul lui Dumnezeu. Moise mai
avea o obiectie: el invoca defectul sdau de vorbire si zise

! Se inlocuia cuvantul Adonai cu grecescul Kyrios, Domn, pe care
il vom regasi in traducerea Septuagintei si in Traditia Bisericii care
il foloseste pentru a desemna pe Hristos.

% Pasaj din Liturghia Sfantului loan Gura de Aur.



94 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HRrisTOS

«0, Doamne, eu nu sunt om indemanatic la vorbire, ci
grdiesc cu anevoie §i sunt gangav... gura mea §i limba
mea sunt anevoioase». Aceasta infirmitate era cunoscuta
lui Dumnezeu, fiindca totul vine de la El si El este Cel
Care 1l face pe om orb sau clarvazator, mut sau bine-gra-
itor. Moise starui, totusi, recunoscand in mod deschis:
«Rogu-ma, Doamne, trimite pe altul pe care vei vrea sa-1
trimiti!». Era prea de tot, Dumnezeu S-a miniat si i-a zis:
«Ei bine, fratele tau Aaron va vorbi in locul tau. Tu ii vei
grai lui si 1i vei pune in gura cuvintele Mele si el va grai
poporului in locul tau. Iar toiagul acesta ia-1 in ména ta,
caci cu el ai sa faci minuni». Atunci Moise a facut cum
i-a poruncit Dumnezeu: a luat toiagul si, dupa ce si-a luat
ramas bun de la Ietro, socrul siu, s-a intors in Egipt.

Copilul: Nu pricep cum rugul putea si arda fara sa se
mistuie. Orice flacdra arde lemnul din care se inalta si acesta
dispare.

Batranul: Ti-am spus ca Focul din Rug era un Foc
nematerial; acest foc trebuia sa aiba o infatigare oarecum de-
osebita de cea a focului de lemn, obisnuit, fiindca Moise, mai
inainte chiar de a auzi vocea era mirat si considera ci era ceva
straniu, «ciudat». De fapt, cuvintele sunt incapabile sa redea
Forta si noutatea radicala careia Moise ii fusese martor.

Biblia foloseste cuvantul Foc, deoarece este termenul
care reda cel mai bine infatisarea acestei aratari. Acest cu-
vant este un simbol care indica prezenta Duhului Sfant. Ru-
gul aprins este o realitate perceputd de catre Moise, dar este
si vestirea simbolici a altor realitati ce aveau sa vina: Rugul e
prefigurarea Fecioarei, a Maicii Domnului. Cu adevarat, Fe-
cioara Maria a primit in pantecele sau Focul Dumnezeirii in
momentul in care arhanghelul Gavriil i-a gréit: ea nu a fost
mistuitad de acest Foc, la fel ca lemnul Rugului aprins, L-a
zamislit pe Prunc si a ramas curata. Fecioara Maria este sfan-
ta, dupa cum pamantul din jurul Rugului era sfant. Aceasta
e ceea ce Biserica-i cAnta Fecioarei atunci cand o cinsteste la
sarbatorile sale.



TeoFANIILE VECHIULUI TESTAMENT 95

<

CEA DE-A DOUA TEOFANIE
DE PE MUNTELE SINAI
(lesire 33, 18-23;34, 29-35)

Misiunea lui Moise nu era usoara si vom avea pri-
lejul sa vorbim despre aceasta. Dupa ce reusise sa scoata
din Egipt pe fiii lui Israel, Moise ajunse din nou la poale-
le munntelui Sinai si isi stabili acolo tabara. in acest loc,
Dumnezeu se arata lui Moise, de data asta nu doar intr-o
intdlnire izolatd, ci in fata unui intreg popor, si nu doar
pentru a-i incredinta o misiune, ci pentru a pecetlui un
legamant. Ambianta in care au avut loc aceste evenimen-
te este mdreatd, indltatoare, uneori confuza, dar Biblia
ne descrie in céteva versete, intr-un mod simplu, sobru si
miscator, modul in care Moise a putut sa vada slava lui
Dumnezeu.

Aceasta s-a petrecut pe varful muntelui Sinai,
unde doar Moise urcase, poporul fiind adunat jos cu in-
dicatia de a nu trece hotarele fixate. Dumnezeu ii spune
lui Moise: «Eu voi trece pe dinaintea ta toata slava Mea;
voi rosti numele lui Iahve inaintea ta si pe cel ce va fi de
miluit 1l voi milui si cine va fi vrednic de indurare, de
acela ma voi indura». Apoi a adaugat: «Fata Mea 1nsa,
nu vei putea s-o vezi, ca nu poate vedea omul Fata Mea si
sa traiasca». Si iarasi a zis Dumnezeu: «lata aici la Mine
un loc; sezi pe stanca aceasta; cand va trece slava Mea,
Te voi ascunde in scorbura stancii si voi pune Mana Mea
peste tine pana ce voi trece, iar cand voi ridica Ména
Mea, tu vei vedea spatele Meu, iar Fata Mea nu o vei
vedea». Dupd ce Dumnezeu a trecut, Moise a ingenun-
chiat si s-a inchinat. El a ramas in acel loc patruzeci de
zile si patruzeci de nopti. La sfarsitul acestor zile, el a
coborat din munte, purtdnd in maini cele doud table ale
Legii. Aaron si toti fiii lui Israel, care-1 asteptau, au va-



96 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

zut ca fata lui strdlucea i n-au indréznit sa se apropie de
el. Moise, nestiind ca fata sa strilucea, a priceput-o din
spaima lor. El le-a vorbit si cand a terminat de vorbit si-a
pus un val pe fata.

Sfantul Ioan in Evanghelia sa ne spune: «Nimeni
n-a vazut vreodatd pe Dumnezeuy». Moise a putut vedea
«spatele» lui Dumnezeu, el a contemplat slava Sa si, in to-
iul acestei inspaimantatoare puteri, a cunoscut delicatetea
ocrotirii Sale. Dupa aceasta viziune si dupa patruzeci de
zile de post si rugéciune, fata lui Moise strilucea de lumi-
na duhovniceasca impartasita celor alesi: era el insusi plin
de Slava dumnezeiasci la care se facuse partas.

B) ILIE

Ilie apare in cea de-a treia Carte a Regilor, pe vre-
mea in care Ahab, regele Israelului, se casatorise cu Iza-
bela, principesa a Sidonului, si el ii slujea lui Baal, zeul
fals caruia i se inchina sotia sa.

Biblia ne invata: «Ilie Tesviteanul, prooroc din
Tesba Galaadului, a zis catre Ahab: ,viu este Domnul
Dumnezeul lui Israel, inaintea caruia slujesc eu; in acesti
ani nu va fi nici roua, nici ploaie, decat numai cand voi
zice eu”» (3 Regi 17, 1), ceea ce aratd cat de mare era pu-
terea pe care Dumnezeu i-o daruise lui Ilie. La porunca
Domnului, Ilie se departd de tara pe care o blestemase
si se ascunse in preajma paraului Cherit, la intrarea unei
pesteri, unde corbii ii aduceau de mincare.

Fiind foamete in regat, Ahab s-a pornit sa cutre-
iere tinutul in cautare de pasuni si l-a intalnit intr-o zi pe
Ilie. Acesta l-a convins sd accepte o confruntare intre el
si preotii lui Baal, care erau in numar de 450.

Ahab merse in intdmpinarea lui Ilie §i cand l-a
vazut pe Ilie a zis: «Tu esti oare cel ce aduci nenorocire
peste Israel?» Iar Ilie a zis: «Nu eu sunt cel ce aduce



TEOFANIILE VECHIULUI TESTAMENT 97

nenorocire peste Israel, ci tu si casa tatilui tadu pentru
ca ati parasit poruncile Domnului si mergeti dupa Baal.
Trimite dar acum si aduna la mine in muntele Carmel,
tot Israelul impreuna cu cei 450 de prooroci ai lui Baal
si cel patru sute de prooroci ai Agerei care mananca la
masa [zabelei». Si a trimis Ahab pe toti fiii lui Israel si a
luat pe toti proorocii in muntele Carmel. Atunci s-a apro-
piat Ilie de tot poporul si a zis: «Pana cand veti schiopata
de amandoua picioarele? Daca Domnul este Dumnezeu,
urmati Lui! Si daca este Baal, urmati aceluia!» Poporul
insa n-a raspuns nimic. Si a zis Ilie catre popor: «Proo-
roc al Domnului am rdmas numai eu singur, iar prooroci
ai lui Baal sunt 450 de oameni si prooroci ai Aserei 400.
Dati-mi doi junci; ei sa-si aleaga unul, sa-1 taie in bucéti
si sd-1 pund pe lemne, dar foc sa nu faca, iar eu voi tdia
buciti pe celilalt vitel si-1 voi pune pe lemne si foc nu voi
face. Apoi voi sd chemati numele Dumnezeului vostru,
iar eu voi chema numele Domnului Dumnezeului meu.
Si Dumnezeul care va raspunde cu foc, Acela este Dum-
nezeu.»

Si a zis Ilie proorocilor lui Baal: «Sa va alegeti
un junc §i sa-l pregatiti voi inainte ca sunteti mai mul-
ti si chemati numele dumnezeului vostru, dar foc sd nu
faceti!» Si au luat ei juncul care li s-a dat si l-au prega-
tit $i au chemat numele lui Baal de dimineatd pina la
amiaza zicand: «Baale, auzi-ne!». Dar n-a fost nici glas,
nici raspuns. $i sareau imprejurul jertfelnicului pe care-1
facusera. lar pe la amiaza, Ilie a inceput sa rada de ei si
a zis: «strigati mai tare, cici doar este dumnezeu! Poate
std de vorba cu cineva, sau se indeletniceste cu ceva, sau
este in calatorie, sau poate doarme; strigati tare, sd se
trezeascd!». Si ei strigau cu glas mai tare si se intepau
dupa obiceiul lor cu sabii si cu lanci, pana ce curgea san-
ge. Trecuse acum de amiaza si ei s-au zbuciumat mereu
pana la timpul jertfei. Dar n-a fost nici glas, nici raspuns,



98 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

nici auzire. Atunci a zis Ilie Tesviteanul catre poporul
lui Baal: «Dati-va acum la o parte ca sd-mi savarsesc si
eu jertfa meal!». Si s-au dat la o parte. Atunci a zis Ilie
cétre popor: « Apropiati-va de mine!». Si s-a apropiat tot
poporul de el. Si a facut jertfelnicul Domnului ce fusese
daramat; a luat Ilie 12 pietre, dupd numarul semintiilor
fiilor lui Iacov, catre care a zis Domnul: «Israel va fi nu-
mele tau!». Si a zidit din pietrele acelea jertfelnicul in
numele Domnului, facand imprejurul jertfelnicului sant
in care incdpeau doud masuri de simanta. A asezat lem-
nele pe jerfelnic, a taiat juncul bucati si le-a pus pe el si
a zis: «Umpleti patru cofe cu apa si le turnati peste jertfa
arderii de tot si peste lemne!». Si au facut asa. Apoi a zis:
«Faceti aceasta a doua oara. Si a zis: «Faceti asa si a treia
oard!». Si umbla apa imprejurul jertfelnicului si santul
se umpluse de apa. Iar in vremea jertfei de seara, s-a
apropiat Ilie proorocul si a strigat la cer si a zis: «Doam-
ne Dumnezeul lui Avraam, al lui Isaac si al lui Israel!
Auzi-ma Doamne, auzi-mi acum cu foc, ca s cunoasca
astazi poporul acesta ca Tu singur esti in Israel si ca eu
sunt slyjitorul Tau. Auzi-ma Doamne, auzi-ma, ca sa cu-
noasca poporul acesta ca Tu Doamne esti Dumnezeu si
ca Tu le intorci inima la Tine!». Si s-a pogorat foc de la
Domnul si a mistuit arderea de tot si lemnele si pietrele
si tarina §i a mistuit §i toatd apa care era in gant. $i tot
poporul cand a vazut aceasta, a cdzut cu fata la pamant
si a zis: «Domnul este Dumnezeu, Domnul este Dumne-
zeu!...» ( Regi 18, 16-39).

[lie a pus sd-i omoare pe falsii profeti ai zeului
mincinos, apoi urcandu-se in varful muntelui Carmel,
unde se desfasurase scena precedentd, a Inceput sa se
roage, cerand Domnului sd aduca de-acum ploaia, fiind-
ca Slava Sa fusese recunoscutd. Domnul i-a implinit ru-
gaciunea.

Cu toate acestea, moartea profetilor lui Baal pro-



TeOFANIILE VECHIULUI TESTAMENT 99

vocase mania reginei [zabela si Ilie a trebuit sa fuga in
pustie. A mers timp de 40 de zile, adica tot atat cat Moise
ramasese in fata Domnului Dumnezeu, in Sinai, tot atat
cat lisus, mai tarziu va posti si se va ruga in pustie, dupa
ce a fost botezat de loan Botezatorul, mai inainte de-a fi
ispitit de Satana. Apoi Ilie urcd pe muntele, ce se numea
Sinai, pe vremea lui Moise §i care acum se numeste Ho-
reb, si patrunde chiar in «pestera» in care Dumnezeu il
asezase pe Moise, acoperindu-l cu Ména Sa, in timp ce
trecea Slava Sa. Cuvantul lui Dumnezeu, adresat lui Ilie,
ii vesteste prezenta dumnezeiasca. lata cum este descri-
sa aceastd intalnire in cea de-a treia Carte a Regilor din
Biblie: «A zis Domnul: ,lesi si stai pe munte inaintea
fetei Domnului! Ca iatd Domnul va trece, si inaintea Lui
va fi vijelie ndpraznica ce va despica muntii i va sfarma
stancile, dar Domnul nu va fi in vijelie. Dupa vijelie va fi
cutremur, dar Domnul nu va fi in cutremur; dupa cutre-
mur va fi foc, dar nici in foc nu va fi Domnul. lar dupa
foc va fi adiere de vant lin si acolo va fi Domnul”. Auzind
aceasta Ilie si-a acoperit fata cu mantia lui si a iesit §i a
stat la gura pesterii. Si a fost catre el un glas care a zis:
,,Ce faci aici, [1ie?”» (3 Regi 19, 11-13).

Accasta «adiere de vant» aratd pe Dumnezeu Care
Si-a anuntat prezenta prin vijelia ndpraznica, prin cutre-
mur §i prin foc. «Adierea de vant» ne face sa ne ducem
cu gandul la raiul paméantesc in care Domnul Dumnezeu
se plimba «in ricoarea zilei». De asemenea ne duce cu
gandul la gingdsia cu care Dumnezeu I se adresase lui
Moise: «Cand va trece Slava Mea, te voi ascunde in sco-
bitura stancii si voi pune Méana Mea peste tine pana voi
trece; iar cand voi ridica Mana Mea, tu vei vedea spatele
Meu, iar Fata Mea nu o vei vedea!» (lesire 33, 22-23).

Ilie nu va cunoaste moartea. El va fi ridicat la cer
«intr-un car si cai de foc» (4 Regi 2, 11).

Mai tarziu, Dumnezeu va inspira profetului Ma-



700 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

leahi aceste cuvinte care sunt si ultimele din Vechiului
Testament: «latd ca Eu va trimit pe Ilie proorocul, inain-
te de a veni ziua Domnului cea mare si infricosatoare; El
va intoarce inima parintilor catre fii si inima fiilor catre
parintii lor, ca sd nu vin si sd lovesc tara cu blestem»
(Maleahi 3, 23-24).

i1 regasim pe Ilie chiar de la inceputul Evangheli-
ei, in vremea in care un inger s-a aratat lui Zaharia, tatal
celui ce avea sa fie loan Botezitorul, zicandu-i: «...Si pe
multi din fiii lui Israel ii va intoarce la Domnul Dumne-
zeul lor. Si va merge inaintea Lui cu duhul si cu puterea
lui Ilie...» (Luca 1, 16-17).

Hristos Insusi va confirma aceste cuvinte in Evan-
ghelie: «Adevir zic voud, nu s-a ridicat intre cei nascuti
din femei unul mai mare decat loan Botezatorul, si daca
voiti s intelegeti, el este Ilie, cel ce va sa vina». (Matei
11,11-14)*.

* Legatura dintre Ilie si Ioan Botezitorul riméne destul de misterioa-
sa. Nu este vorba, evident, de una si aceeasi persoana dar loan Boteza-
torul are «duhul si puterea lui Ilien. Dumnezeu i va da aceleasi daruri
casi lui Ilie.



CAPITOLUL Il

SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI

Copilul, crescut intr-o familie crestina, aude vor-
bindu-se despre Dumnezeu din prima zi a vietii sale.
Mama il pecetluieste pe prunc la culcare cu semnul cru-
cii §i 1i spune «Dumnezeu sa te apere!». Tot ea i arata
icoanele, il pune sa le sarute, il face pe copil sa traiasca
in prezenta si sub privirea lui Dumnezeu. Cand copilul
incepe sa vorbeasca i pune o mie si una de intrebari, el
va intreba intr-o buna zi: «Unde este Dumnezeu?» si va
adduga adesea: «Vreau sa-L vad pe Dumnezeu!». Aceas-
ta pretentie este legitima si aceasta dorinta este fireasca,
caci pentru-aceasta a venit acest copil in lume: ca si-L
veda pe Dumnezeu. Ce inseamna vederea lui Dumne-
zeu?

Biblia ne invatd cd omul nu-L poate vedea pe
Dumnezeu si sa nu moara. Am aratat deja, pana aici, cu
catd dragoste si cu cata grija S-a aratat Domnul lui Moi-
se si lui Ilie ca sa nu-i nimiceasca. Cand Dumnezeu trece
prin fata lui Moise aflat in scobitura sténcii, il ocroteste
cu Maéna Sa. Cand Ilie sta in fata pesterii, Domnul nu
vine in vijelie ca sa-1 sfarme, nici in cutremur ca sa-1 dis-
trugd, nici in foc ca sa-l arda, El vine in adierea vantului
lin si Ilie este salvat.

Dumnezeu ne pregiteste ca sa-L intdlnim, atunci
cand Fiul lui Dumnezeu se intrupeaza si se face Fiul
Omului: El nu S-a aratat in slava Sa, cici oamenii n-ar fi
putut sa suporte, ci S-a facut asemenea lor; El Si-a asu-



102 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU l1sus HRISTOS

mat conditia umana, starea de rob pana la capat. Nimic
nu lasa sd intrezdreasca sau s transpard dumnezeirea
lui Iisus. N-au existat decat doud momente in viata Sa
pamanteasca in care El S-a manifestat in chip vazut ca
Dumnezeu: la Botezul Sau si la Schimbarea la Fata‘.
Botezul in lordan, ne-a descoperit ca lisus este Fiul lui
Dumnezeu, Cea de-a doua Persoana a Preasfintei Tre-
imi; loan Botezatorul L-a vdazut si a dat marturie. La
Schimbarea la Fata, cei trei ucenici: Petru, [acov si loan
au vazut pe lisus stralucind in Slava Sa dumnezeiasca, pe
muntele Tabor, in prezenta celor doi martori care vazuse-
ra aceeasi slava, in timpul Vechiului Testament, Moise si
[lie, care in aceasta zi vin sa ateste ca este vorba si avem
de-a face cu aceeasi Lumina si Acelasi Dumnezeu.
Pentru a studia Schimbarea la Fata sa citim Evan-
gheliile: Matei 17, 1-9; Marcu 9, 2-9; Luca 9, 28-36.

A) LUMINA TABORULUI

Sa luam o icoand a Schimbarii la Fata si sa citim
textele evanghelice, ludnd seama la imagine, aga cum am
procedat si in cazul Bunei Vestiri, Nasterii Domnului si
Botezului. Vedem muntele unde apostolii au contemplat
pe Hristos transfigurat. Acest munte este suportul, fon-
dul icoanei si el da marturie ca evenimentul s-a petrecut
intr-un loc bine determinat pe pamant si nu intr-un «din-
colo» al extazului, in afara timpului si a spatiului.

Pictorul a construit imaginea dupa un plan ge-
ometric foarte riguros. In centru este infatisat Hristos
iradiind de Lumina. Razele pornesc de la Hristos si for-
meaza o stea, care se inscrie intr-un cerc. Aceasta repre-
zentare simbolicd a Luminii ne dezviluie ca este vorba
de o altd lumina: nu este aceea pe care o produce soarele,

4 «Transfigurare sau metamorfoza», transformare, imbracind sau
dand o infatigare stralucitoare, glorioasa (Cf. Dictionarului Robert).



SCHIMBAREA 1A FATA 103

ci ea este de o altd naturd. Lumina, care straluceste din
Hristos si pe care au vazut-o Apostolii, este Slava lui
Dumnezeu. Sfantul Ioan Evanghelistul, care a fost de
fata pe munte, ne spune:

«S1 am vézut Slava Lui, Slava ca a Unuia-Nascut
din Tatél, plin de har si de adevar» (Ioan 1, 14).

Copilul: De ce razele ies din Hristos, ca si cum El ar
fi soarele? Cand desenez, eu fac un soare deasupra tuturor
personajelor, pentru a arata clar ca e ziua.

Batranul: Da, desigur, toti pictorii procedeaza in ta-
blourile lor ca tine, printr-un punct luminos. Gandeste-te cum
infatiseaza Rembrandt de multe ori in panzele lui, lupta intre
intuneric si lumina. De exemplu inteleptul care mediteaza la
lumina unui opait; Fericitul Ieronim, asezat sub o scara in-
tunecoasd in fata unei mici ferestre de unde ii vine lumina
care risipeste intunericul, sau batranul stand la gura sobeli,
sau «Fuga in Egipt», in care scena e luminata de stralucirea
lunii. Putem aproape intotdeauna sa gasim, sa presupunem
de unde vine sursa de lumina: de la un astru, de la foc, de la
o lampa, lumina zilei etc. Dimpotriva, icoana Schimbarii la
Fata ilustreaza Evanghelia. Sa recitim pasajul acesta impre-
una. Este scris ca Hristos stralucea ca soarele si nu ca El era
luminat de cétre soare.

Copilul: Dar, poate, soarele era in spatele lui i razele
lui il inconjurau pe Hristos dand iluzia unui om luminos? Asa
cum uneori, seara, la apusul soarelui, muntii stralucesc cu pu-
tere si par sa dea raze, dar eu stiu cd soarele e ascuns in spate
si el este acela care face si straluceasca stancile.

Batranul: Privesti un tablou oarecare: daca soarele lu-
mineaza peisajul, pictorul va reprezenta umbra data de obiec-
tele luminate. Ori in icoand nu existd umbra. Nici muntele,
nici arborii, nici personajele nu lasa umbra deoarece Hristos
nu este un astru, nici o planeta care sa reflecte lumina soarelui
Hristos este cu adevarat Cel Care da Lumina, Aceasta Lumi-
na fard de umbra, neinserati, cici ea este de o alta natura.

Copilul: Ce vrea si zicd de o altd natura? Este oare



104 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HrisTos

lumina care ar veni de la o altd planeta sau de la un astru
necunoscut?

Bitranul: Putem sa studiem provenienta oricarei lu-
mini: a soarelui, a astrelor si a stelelor; aceasta stiinta se nu-
meste astrofizica. De asemenea putem analiza focul produs
prin combustia materiei. La fel, studiem electricitatea: aceas-
ta este o energie produsad prin céderea apelor, prin arderea
carbunelui, a gazelor, i care circuld prin metale.

Conform ciartii biblice a Facerii, Dumnezeu a facut
lumina, a creat soarele, izvorul luminii noastre terestre. Soa-
rele este o gigantica aglomerare de materie intr-o neincetata
evolutie. Dumnezeu a creat toatd materia si din transformarea
acesteia provine orice energie si orice fel de lumina cunoscu-
td. [zvorul luminii este totdeauna materia creata.

lisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, Lumina din Lumi-
nd, Dumnezeu adevirat din Dumnezeu adevarat, El nu a fost
creat, El S-a ndscut din Tatal, asa cun invata Crezul. El stra-
luceste pe muntele Tabor, lumindnd cu o Lumina care nu a
fost creata. Parintii Bisericii au numit aceasta Lumina, care
emana de la Dumnezeu, energie necreata. Originea Energiei
dumnezeiesti este Dumnezeu Cel mai inainte de totii vecil,
Cel pe Care il numim in rugiciunile noastre Hristos, Soarele
dreptatii.

Copilul: Dar tu m-ai invatat ca Hristos S-a facut om
si ca El are un trup ca si noi. Corpul nostru este din materie si
al Sau la fel. Pe icoana, razele ies din trupul siu, deci ele vin
de la Hristos Care ar fi ca un astru, ca un nou soare.

Batranul: Nu uita niciodati cé in Persoana lui lisus
sunt doua firi. El este totodatda Dumnezeu si Om. Si Dumne-
zeu a ingaduit Apostolilor sa vada in timp si in spatiu unirea
celor doui firi ale lui Hristos. Ei au vazut pe lisus stralucind
de lumina dumnezeiasca in trupul Sdu de Om. Dealtfel, ener-
gia divina necreata se transmite materiei. Evangheliile ne
precizeaza cd vesmintele lui lisus... «s-au facut strélucitoare,
albe foarte, ca zapada, cum nu poate indlbi asa pe pimant
indlbitorul’» (Marcu 9, 3).

s inalbitorul este spalatorul care curata rufele cu ajutorul argilei si
care, astfel, dd o indlbire, o curatire extraordinara. Este o tehnica



SCHIMBAREA 1.A FATA 105

B) VEDEREA LUI DUMNEZEU

Sa reludm analiza icoanei in paralel cu Evanghe-
lia. Icoana este structuratd in doud planuri: trei perso-
naje in partea de sus si trei in partea de jos. Este o mare
deosebire de atitudine intre cele doua grupuri. Pe varful
muntelui Moise si Ilie stau in picioare de o parte si de
alta a lui Hristos; ei sunt cuprinsi in cercul luminos si
participd la Slava lui Dumnezeu in deplina armonie cu
El, in timp ce apostolii, situati in partea de jos a icoa-
nei, la poalele muntelui, sunt coplesiti si atitudinea lor
exprima neordnduiala si dezorientare. Acest contrast ne
aminteste ca omul nu poate vedea pe Dumnezeu cu ochii
sai trupesti.

Moise si Ilie stau acolo pe munte si suportd Lu-
mina lui Dumnezeu deoarece in timpul vietii lor pAman-
testi, impreuna cu Isaia, ei au fost singurii oameni ca-
rora, dupa ispitirea lui Adam, Dumnezeu le-a ingaduit
Sa-L vada (Iesire 33, 18-23 si 3 Regi 19, 9-13). Mai mult,
el au trecut intr-o altd lume si ochii lor nu mai sunt limi-
tati doar la lumea materiala. Moise a murit in pustie mai
inainte de a ajunge in tara fagaduintei (Deuteronom 34,
1-7), lie a fost rapit la cer intr-un car de foc si trecerea sa
de pe pamant la cer raméane o taina (3 Regi 2, 11-13).

Ilie a coborat din cer pe muntele Tabor pentru a-L
contempla pe Dumnezeu facut Om, pe cand Moise, unit
prin moarte cu stramosii sdi, reprezinta pe cei care as-
teapta venirea lui Hristos in iad. Moise si Ilie se inchina
in fata lui Iisus. Moise intruchipeaza Legea, iar Ilie vine
in numele profetilor pentru a da marturie, impreund cu
ei, despre dumnezeirea lui Hristos Care este «plinirea
Legii si a profetilor»:

«Cercetati Scripturile, ca socotiti cd 1n ele aveti via-

folosita din antichitate.



706 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HRisTOS

td vesnica. Si acelea sunt care marturisesc despre Mine. Si
nu voiti sa veniti la Mine ca sa aveti viata! (...) Ca daca ati
fi crezut lui Moise, ati fi crezut si Mie, caci despre Mine a
scris acela. lar daca celor scrise de el nu credeti, cum veti
crede in cuvintele Mele?» (Ioan 5, 39-40; 46-47).

Dimpotriva, cei trei Apostoli, cazuti cu fata la pa-
mant, fac parte din umanitatea noastra vie. in pofida ulu-
irii lor la vederea lui Hristos in slava, ei sunt plini de bu-
curie §i vor sd opreasca in loc aceasta clipa. Petru cere sa
ramand pentru totdeauna pe munte si de aceea propune
sa faca trei colibe, trei corturi aici ca si se invesniceasca
intru vederea Iui Dumnezeu. El nu stia ce spune, cici era
prea devreme, iar ei nu erau pregétiti pentru vesnicie.
Trebuiau sa treaca cu Hristos prin moarte pentru a-L re-
vedea in slava, dupa Inviere.

C) DE LA TABOR LA GOLGOTA®

«In munte Te-ai schimbat la Fata, Hristoase Dum-
nezeule, si pe cét au putut, ucenicii Téi au vazut Slava Ta
pentru ca atunci cand Te vor vedea rastignit, sa inteleaga
Patima Ta cea de bunavoie §i sa propovaduiasca lumii ca
Tu esti cu adevérat raza Tatalui».

(Condacul sarbatorii Schimbarii la Fata)

Bitranul: Ai remarcat ca Sfantul Evanghelist Luca
precizeaza: «..Si iatd, doi barbati vorbeau cu El, care erau
Moise si llie si care aratandu-se intru slava, vorbeau despre
«plecarea»’ Lui pe care avea sa o implineasca in lerusalim»

¢ Desi textul original al catehismului este «De la Schimbarea la
Fata la Crucey», am preferat varianta de mai sus, deoarece cuprinde,
practic, implicit, drumul lui Hristos intre transfigurare la desfigu-
rare (n. trad).

7 «Plecarean, literal exod: lisus trebuie sa implineasca noul exod

prin moartea, invierea si inaltarea Sa la cer, care vor permite alor
sdi sa acceada la Dumnezeu, impreuna cu El. Aceasta taina se va



SCHIMBAREA LA FATA 107

(Luca 9, 30-31). Moise si llie vorbesc cu lisus despre apro-
piata Sa «plecare», care trebuia sa se intample la lerusalim.
Despre ce plecare este vorba, dupa parerea ta?

Copilul: lisus a murit la lerusalim si de acolo va fi
«plecarea» Lui, noul exod.

Bitranul: Ai raspuns bine. lisus ii pregateste pe uce-
nici pentru moartea Sa céci El va suferi o moarte ingrozitoa-
re, umilitoare, moartea pe cruce. Nu va mai avea nici o slava.
latéd de ce El a ales pe Petru, lacov si loan ca sd-L vada in Sla-
va, si, in clipele grele ale incercarii, sa nu cada in deznadejde.
Iti amintesti de un alt moment in care tot acesti trei apostoli
au fost alesi de lisus ca sa-L insoteasca?

Copilul: Da, desigur, pe muntele Maslinilor, in Gra-
dina Ghetsimani, inainte de Patima Sa.

Batranul: Ce fac ei in acel loc?

Copilul: Ei dorm, fiind cuprinsi de- un somn adanc.

Batranul: intr-adevar, ei sunt si acum doboraiti la pa-
mant, dar si toropiti de un somn greu, caci n-au putut suporta
suferinta. Nu si-au amintit de Hristos in Slava, cu toate ca
lisus i pregatise. Chiar si Petru, care Il marturisise pe Hris-
tos ca Fiu al lui Dumnezeu in Cezareea lui Filip (Matei 16,
15-16), s-a infricosat si a uitat totul ajungand sa-L renege spu-
nand: «Nu cunosc pe Omul Acesta!» (Matei 26, 72).

Apostolii nu vor intelege ca lisus Hristos este Dumne-
zeu decat dupa Inviere, st numai dupa Cincizecime vor mar-
turisi dumnezeirea Fiului, ca martori oculari ai Slavei Sale,
fiindca Duhul Sfant ii va face sa cunoasca Adevarul deplin:
«Nimeni nu poate sa zica: Domn este lisus, decat in Duhul
Sfant» (1 Corinteni 12, 3).

Copilul: Cei trei Apostoli, prezenti la Schimbarea la
Fata de pe muntele Tabor, au uitat Slava lui Hristos si au ador-
mit in momentele privegherii. lisus, deci, si-a pierdut timpul
cu ei, pe Tabor!

Bitranul: Toata speranta, pe care Apostolii si-o pu-
sesera in Imparitia cerurilor, s-a prabusit cind L-au vizut pe
Hristos pe Cruce. In acel moment au cizut cu totii in prapas-
tia disperarii. intr-un fel, ei au trecut prin moarte odati cu

implini in lerusalim, centrul istoriei mantuirii.



7108 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNUIL.UI NOSTRU lisus HRisTOS

Hristos si au resimtit parasirea lui Dumnezeu: «Dumnezeul
Meu, Dumnezeul Meu, de ce M-ai parasit?» (Marcu 15, 34;
Psalmul 21). Aceasta reprezinta intreaga viata a crestinului,
dupa chipul botezului: sa trecem prin moarte cu Hristos pen-
tru a invia impreuna cu El. In timpul vietii fiecarui om, Dum-
nezeu da totdeauna o presimtire a Slavei Sale pentru sprijin
si intdrire in incercéri. Sunt sigur ca tu cunosti asta din co-
pilarie. Sunt zile in care Dumnezeu ne pare foarte aproape
si rugaciunea noastra este un adevarat dialog cu El. Uneori
chiar simtim in mod foarte puternic prezenta si iubirea Sa
pentru noi. El intervine cu putere in viata noastra prin mi-
nuni. Apoi urmeaza tacerea si atunci totul ni se pare mohorat,
o lume fara bucurie si un Dumnezeu nepasator la nefericirea
noastra. In viata noastra cotidiana traim, astfel, o succesiune
de morti-invieri. In ziua necazului nostru sa incercam sa ne
amintim de Hristos in slava si s chemam Lumina Sa in noi,
sd lumineze intunericul din sufletul nostru:

«Cémara Ta, Mantuitorule, o vad impodobita si im-
bracaminte nu am ca sa intru intr-insa. Lumineaza haina su-
fletului meu, Datatorule de Lumina si ma mantuieste» (Can-
tare din Saptamana Mare).

D) ﬁ\RATAREA SFINTEI TREIMI
IN MUNTELE TABORULUI

In ultimul verset al Evangheliei care se citeste la
sdrbatoarea Schimbarii la Fata, se spune cd un nor lumi-
nos i-a acoperit pe Apostoli: «... Si glas s-a auzit din nor,
zicand: Acesta este Fiul Meu Cel iubit. Pe acesta sa-L
ascultati» (Luca 9, 35). Este vocea Tatalui, cea pe care o
auzise Sfantul Ioan la Botezul lui [isus in Iordan. Norul
luminos este Sfantul Duh Care-i acopera si-i ocroteste
pe Apostoli cici, fara prezenta si luminarea Sfantului
Duh, omul nu poate sa contemple Slava lui Dumnezeu.
Schimbarea la Fata este o Teofanie, o aratare a lui Dum-






770 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HRrIsTOS

nezeu, ca si Botezul lui Hristos. Apostolii au avut, ca
si loan Botezatorul, revelatia sau descoperirea Dumne-
zeului Unic in Trei Persoane: «Tatil Care vorbeste, Fiul
Care straluceste in Slava si Sfantul Duh care 1i acopera
cu Norul luminos»®.

Prin Fiul, omul accede la cunoasterea lui Dum-
nezeu in Trei Persoane: «Pe Dumnezeu nimeni nu L-a
vazut vreodatd; Fiul Cel Unul Nascut, Care este in sa-
nurile Tatalui, Acela L-a marturisit» (Ioan 1, 18). Iisus
Hristos este raza Tatélui i, prin El, Sfantul Duh lucreaza
in lume. Cand ne rugam lui Hristos, El ne duce la Tatal,
prin Duhul Sfént.

«Lumina lina a Sfintei Slave a Tatalui ceresc,

Celui fara de moarte, Celui Sfant si Fericit,

lisuse Hristoase,

venind la apusul soarelui, vdzand lumina

cea de seara,

laudam pe Tatal si pe Fiul

si pe Sfantul Duh, Dumnezeu,

Vrednic esti in toatd vremea a fi laudat

de glasuri cuvioase.

Fiul lui Dumnezeu, Cel ce dai viata,

pentru aceasta lumea te mareste».

(rom. Lumind lind, gr. Phos hilaron, slav. Svete
tikhi, Cantare de la Vecernie).

Aceasta este una din cele mai vechi rugaciuni ale
Bisericii, provenind din secolul al II-lea. Aceasta ruga-
ciune ne indeamna si cinstim Treimea in Hristos, Lumi-
na lumii, Lumina care da bucuria desavarsita. Ajungem
la apusul soarelui, am ajuns la sfarsitul vremurilor; soa-
rele va trece, va inceta intr-o zi sa lumineze, asa cum
ne invata Sfanta Scriptura si astronomia, dar, adevérata

8 Fragment din Predica la Schimbarea la Fata a lui Petru Venerabi-
lul, Lectionar patristic dominican 3, p. 117.



SCHIMBAREA 1.A FATA 111

Lumina, Lumina dumnezeiasci nu va avea sfarsit’. In
Hristos contemplam Lumina care va straluci mereu pes-
te noi odata cu cea de a Doua Venire: «Intru Lumina Ta
vom vedea Lumina» (Ps. 35,10 si Doxologia cea mare).
Sfantul Vasile cel Mare ne invata, intr-o predica rostita
la Schimbarea la Fata, ca aceasta sarbatoare este o anti-
cipare a celei de-a doua slavite Veniri.

in a doua epistola catre ucenicii sai, Sfantul Apos-
tol Petru isi aminteste de Schimbarea la Fata a lui Hristos,
in Muntele Tabor, astfel: «El a primit de la Dumnezeu
Tatal cinste si slava, atunci cand, din inaltimea slavei,
un glas ca acesta a venit catre El: «Acesta este Fiul Meu
Cel iubit, intru Care am binevoit». Si acest glas noi l-am
auzit, pogorandu-Se din cer, pe cdnd eram cu Domnul, in
muntele cel sfant» (2 Petru 1, 17-18). Apostolul 1i prega-
teste pe ucenicii sdi §i pe noi ingine, sd primim Lumina
zilei fara de sférsit «...pana cand va stréluci ziua §i Lu-
ceafarul va rasari in inimile voastre» (2 Petru 1, 19).

E) INDUMNEZEIREA

«Dumnezeu s-a facut Om
pentru ca omul sa devind Dumnezeun.

Copilul: La sfarsitul lumii, Il vom cunoaste in mod
desavarsit pe Dumnezeu?

Batranul: Dumnezeu nu poate fi cunoscut. A cu-
noaste, a intelege sunt notiuni ale ratiunii omenesti. Pentru
a cunoaste natura unei plante sau a apei, a unui metal, a unui
animal sau a oricirei alte materii se face analiza si poti ajunge
la 0 anumita cunoastere. Totusi, materia pastreaza o taina a
sa, cea a originii sale. Cum a fost creatd de Dumnezeu, insa,

? «Si cetatea nu are trebuinta de soare, nici de luna ca sa o lumi-
neze, cici Slava lui Dumnezeu a luminat-o si faclia ei este Mielul»
(Apocalipsa 21, 23).



112 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HrisTos

este necunoscut ratiunii noastre. Adu-ti aminte de turnul Ba-
bel! Pentru a cunoaste pe Dumnezeu, oamenii si-au folosit
inteligenta si de tehnica lor ca sa ajunga pana la El, dar a
fost un esec pentru om. Dimpotriva, cind Dumnezeu vine la
noi si cand noi ne deschidem inima noastra prezentei Sale,
se intampla altceva decat cunoasterea prin simturi sau prin
ratiune, are loc o unire intre Dumnezeu si noi.

Sa privim inci o data icoana Schimbarii la Fata: ima-
ginea se structureaza in jurul razelor care emana din Hristos.
Fiecare persoana e atinsi de o raza a Luminii necreate, fieca-
re primeste o parte a dumnezeiestii Slave. Cu toate acestea,
Dumnezeu ramane necunoscut in ceea ce este El, in esenta
Sa. «Eu sunt Cel ce sunt » Y.H.W.H. ramane pentru totdeau-
na Necunoscutul, Fiinta vesnica si neschimbata, pentru ca e
cu neputintd sa stim ce este Dumnezeu in Fiinta Sa, adica
ce este Dumnezeu in natura Sa. Taina aceasta nu o va putea
patrunde nimeni vreodata si, de aceea, Vechiul Testament ne
pune in garda impotriva unei astfel de indrazneli: omul nu-L
poate vedea pe Dumnezeu si sa traiasca.

Totusi, Dumnezeu ni Se daruieste El Insusi. Lumina
necreatd, razele pe care Hristos le comunica profetilor si le
trimite apostolilor pe Tabor sunt Harul sau Darul lui Dum-
nezeu Care ne face sa traim si Care ne sfinteste. Duhul Sfant
ramane peste Hristos, asa cum am vazut si in capitolul prece-
dent, la prezentarea Botezului Sau in lordan. Pe Tabor vedem
ca, prin Hristos, prin trupul Sau, Duhul Sfant ni Se daruieste
noud. Primim acest Har, Darul Duhului Sfant ca sa ne facem
sfinti.

Sa-ntelegi bine lucrul acesta: in Dumnezeu exista un
mister total. Acesta e motivul pentru care eu iti spun adesea
un lucru si contrariul lui':

Nu este decat un singur Dumnezeu — Sunt Trei Per-
soane divine;

1® Teologia purcede la afirmatii care par sa contrazica logica ome-
neasci, ca de pilda: «Este un singur Dumnezeu» si, in acelasi timp,
«Sunt trei Persoane divine». Acest mod de a invita prin «antino-
mie» ne face sa intelegem ca nu putem cuprinde taina in rationa-
mentele noastre omenesti.



SCHIMBAREA LA FATA 113

Dumnezeu este de neinteles-El ni se reveleaza noua;

El este inaccesibil-El ni se da noua;

Noi cantam: «Unul Sfant» si suntem chemati sa de-
venim sfinti.

Copilul: Ce este un sfant? Este oare cel care nu paca-
tuieste niciodata?

Batranul: Singurul om fara pacat este Hristos. Tot
omul face pacate. Nimeni nu ajunge sa nu mai faca pacate
pur si simplu pentru ca a decis s nu mai faca. Chiar daca ci-
neva ajunge desavarsit prin propriile sale eforturi, el risca sa
fie foarte departe de Dumnezeu si sa se complaca in virtutea
sa. Mandru de cucerirea sa, de biruinta sa asupra trupului,
asupra firii omenesti, el va fi orgolios, va cadea in trufie. Nu-
mai dragostea si inima deschisa lui Dumnezeu, Harului Sau,
acestei Lumini necreate pe care El o da omului pentru a-l
ridica duhovniceste pana la a-1 face asemenea cu El. A fi sfant
inseamna a fi asemenea lui Dumnezeu, a ne regasi «chipul si
asemanarean.

Sfantul Pavel, care L-a vazut pe Hristos intr-o stra-
fulgerare de Lumina dumnezeiascé pe drumul Damascului,
ne invata céd chipul nostru va reflecta Slava lui Dumnezeu
ca o oglinda. Vom fi atunci transformati, schimbati prin pu-
terea Duhului Sfant. Vom deveni icoane vii care raspandesc
lumina, fiindca Duhul Sfant va locui in trupurile noastre (2
Corinteni 3, 18).

Sfantul loan Evanghelistul, care a vazut pe Hristos
transfigurat pe muntele Tabor, confirmad aceastd invatatura:
«lubitilor, acum suntem fii ai lui Dumnezeu si ce vom fi nu s-a
aratat pana acum. Stim ca, daca Se va arata, noi vom fi aseme-
nea Lui, fiindca noi Il vom vedea precum este» (1 loan 3, 2).

Copilul: S-au vazut vreodata oameni care seamana
cu Dumnezeu?

Bitranul: «Cum se pogora Moise din muntele Sinai,
avand in maini cele doua table ale Legii, el nu stia ca chipul sau
stralucea pentru ca vorbise Dumnezeu cu El» (lesire 34, 29).

Toti sfintii dobdndesc Lumina Duhului Sfant si acesta
e motivul pentru care ii reprezentdm cu aureola in jurul ca-



114 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU lisus HrisTos

pului. Acest cerc luminos simbolizeazd Darul Duhului Sfant,
pe care Dumnezeu li-l comunica, cici fata lor reflecta Slava
lui Dumnezeu. Ei pot face minuni, céci trupul lor e transpa-
rent Luminii necreate i Dumnezeu lucreaza prin ei. Sfintii,
insd, asemenea lui lisus Insusi, nu se deosebesc cu nimic in
viata lor pamanteasca de ceilalti oameni. Ei sunt smeriti si
discreti, atenti sa nu-i rineasca, prin Lumina prea stralucitoa-
re a Duhului Sfant, pe cei inca pacitosi, aflati foarte departe
de Dumnezeu.

Totusi, intr-o zi, Sfantul Serafim de Sarov, un sfant rus
din secolul al XIX-lea, a dezviluit unuia dintre prietenii sai,
pe nume Motovilov faptul ca in el, in trupul lui salasluia darul
Duhului Sfant. Motovilov, intrebandu-1 care este scopul vietii
crestine, monahul Serafim i-a raspuns cé scopul vietii cregti-
ne este dobandirea Duhului Sfant — Dar, ce inseamna aceasta?
A intrebat stiruitor Motovilov? — Priveste-ma ! i-a spus de-a
dreptul Serafim. Atunci Motovilov a vazut pe omuletul din pa-
dure — dialogul se petrecea linga chilia lui din padure, iarna —,
stand in picioare, in zapada, iar fata sa stralucea ca soarele.

Copilul: De ce este reprezentat Sfantul Serafim ade-
sea cu un urs?

Bitranul: Sfantul Serafim, precum odinioara Sfantul
Francisc din Assisi, vorbea animalelor. intr-o buna zi, doua
cilugdrite l-au vazut stind de vorba cu un urs. Ursii din pa-
durile rusesi sunt foarte salbatici si pe cele doua femei le-a
cuprins o frica stragnica, dar Serafim le-a linistit i le-a ara-
tat ca omul sfintit traieste in pace cu toata faptura, ca Adam
inainte de pacat. Cand Motovilov vorbea in padure, in plina
iarna, cu Sfantul Serafim, ningea si era un frig napraznic.
Motovilov a povestit mai tarziu ci in acele momente a simfit
o cildura binefécatoare si o induiogare profunda. Prin sfinti,
intreaga natura e patrunsa de razele luminoase ale harului lui
Dumnezeu. Adu-ti aminte de vesmintele lui lisus pe Tabor
care straluceau; intr-o buna zi toata materia creata, intregul
univers va straluci, fiind transfigurat prin Duhul Sfant.

Copilul: Este posibil acest lucru? Materia poate sa
dobandeascd, intr-adevar, Lumina Harului despre care vor-
besti? Trupurile noastre pot cu adevirat reflecta Slava lui



SCHIMBAREA LA FATA 115

Dumnezeu? Cum se va intdmpla asta?

Bitranul: Daca intri in catredala din Chartres sau in
Sfanta Capela dis-de-dimineata ce ai sa vezi? Ferestrele intu-
necate i fara stralucire. Dar daca astepti cu rabdare sa rasara
soarele, vei vedea cu mirare cum vitraliile stralucesc cu toata
puterea lor; fiecare vitraliu va avea culoarea sa deosebita, fie-
care va avea stralucirea sa unica (1 Corinteni 15, 35-58). Noi
suntem aceste vitralii: soarele de care avem nevoie pentru a
redobandi adevirata noastra fire, pentru a ne darui avantul
deplin al persoanei noastre, este Duhul Sfant, Care se daru-
ieste noud spre luminare. Datoria noastrd este de a ne des-
chide, de a ne face transparenti acestui Har, de a ne infrange
opacitatea, pentru ca ea ne este cel mai mare obstacol in calea
Luminii dumnezeiesti.

Copilul: Aceasta opacitate este aproape intotdeauna
cea puternica i rari sunt oamenii ca Moise si Serafim de Sa-
rov, care si radieze si sa straluceascd de Lumini

Batranul: Carbunele este un mineral negru si opac,
daca raimane singur nu poate deveni transparent, nu-i asa?
Cu toate acestea, dacd i se da foc, ce stralucire, ce caldura,
ce lumina!

Nu crezi ca Focul dumnezeiesc este infinit mai tare,
mai puternic decat acest element material, imagine palida a
puterii de sus? Cea ce este pamant ramane pamant; focul nos-
tru mistuie materia si face carbunele cenusa, intorcandu-se
in pamantul din care provine. Focul ceresc, insa, nu distruge,
nu nimiceste. Miracolul Rugului aprins se perpetueaza pana
in vesnicie. Acest Foc va cuprinde intreaga faptura, care va fi
patrunsi intr-o buna zi de razele dumnezeiesti''.

Copilul: Suntem foarte departe de aceasta stare si lu-
mea pare mai degraba cé se degradeaza. Ziarele nu vorbesc
niciodata despre Transfigurare, ci despre poluare. Apa, plan-
tele, pamantul, aerul chiar, par a se strica. Cum putem noi sa

11 «Sfantul Maxim Marturisitorul face aici o comparatie cu fierul pa-
truns de foc, devenind foc, desi in firea sa rimane fier — exemplu prin
care Sfintii Parinti greci expima, de obicei, starea unei firi indumne-
zeiten. Cf. V. Lossky, Théologie mystique de I’Eglise d'Orient, Aubser,
p. 142.



7116 SCHIMBAREA LA FATA A DOMNULUI NOSTRU l1sus HRrIsTOS

credem ceea ce spui?

Bitranul: Ai dreptate. Este tragic cici noi, oamenii,
suntem responsabili de intreg pamantul. Vai noua, caci nu
suntem sfinti! Din aceasta cauza lumea creata se indreapta
cu grabire spre pieire. Hristos, insd, este Sfant si din El se
revarsa toata sfintenia. El este prezent in lume si in El trebuie
sa avem nadejdea. De la Cincizecime, El trimite pe Duhul
Séu cel Sfant Care lucreaza neincetat pentru salvarea creatiei
(Romani 8, 18-23). In pofida aparentelor, a lumii cazute, des-
figurate, sfasiate de patimi, poluate, speranta noastra va fi mai
tare, caci avem credinta in Dumnezeu, in lubirea Sa pentru
om §i pentru intreaga Sa creatie.

Cand luam parte la dumnezeiasca Liturghie, oferim
prin preot, lui Dumnezeu, painea si vinul, roade ale paman-
tului, munca oamenilor: «Ale Tale dintru ale Tale, Tie adu-
cem de toate §i pentru toate» ( Anaforaua Sfintei Liturghii
a Sfantului loan Gurad de Aur). Prin aceste cuvinte, preotul
si noi ingine aducem lui Dumnezeu jertfa de piine si de vin,
care 1i reprezinta pe toti oamenii vii §i morti, cu suferintele si
bucuriile lor, toatd lumea creata: animala, vegetala, minerala,
intreg universul; ii aducem jertfa de paine si vin lui Dumne-
zeu Tatal. El face s se coboare asupra acestor Sfinte Daruri
Focul Dumnezeiesc, asa cum, in vremea lui Ilie, El facuse sa
se coboare acelasi Foc ca peste jertfa profetului. Piinea si vi-
nul sunt patrunse de razele luminoase ale Duhului Sfant pen-
tru ca pdinea sa se faca Trupul lui Hristos, iar vinul Singele
lui Hristos. Materia este permeabila Spiritului, Duhului. In
Euharistie se face unirea intre Dumnezeu §i materia creata,
pentru cé atunci cdnd ne apropiem de cuminecare se impli-
neste intru noi unirea intre Dumnezeu si om. Apoi preotul
ne trimite in lume, «Cu pace sa iesim!», asa precum Hristos
i-a trimis pe Apostolii Sai, zicandu-le: «Mergeti in pace!».
Atunci, noi crestinii, cei care ne impartasim, devenim ras-
punzitori de prezenta lui Dumnezeu in lume. Dumnezeu ne
daruieste prin harul Sau din lumina Sa care straluceste din
trupul Domnului nostru lisus Hristos. Sa-1 cerem Lui sa ne
invete a transmite §i noi aceasta lumind oamenilor si intregii
fapturi. «Voi sunteti lumina lumii; nu poate cetatea sa se as-



SCHIMBAREA LA FATA 117

cunda, cand std pe varful muntelui. Nici nu aprind faclie si
o pun sub obroc, ci in sfesnic si lumineaza tuturor celor din
casa» (Matei 5, 15-16).

Aceste cuvinte au fost adresate Apostolilor si tutu-
ror ucenicilor de catre Hristos insusi. Noi suntem mostenito-
rii harului si primim in succesiunea Sfintilor Apostoli darul
Sfantului Duh. Sfantul Apostol Pavel, insa, pentru a ne pazi
de mandrie, ne aminteste: «...Sa avem comoara aceasta in
vase de lut, ca sd se invedereze ca puterea covarsitoare este a
lui Dumnezeu si nu de la noi» (2 Corinteni 4, 7).

«Schimbatu-Te-ai la Fata, in munte, Hristoase Dum-
nezeule, ardtdnd ucenicilor Tai Slava Ta, pe cat li se putea.
Straluceasca dar si noud, pacatosilor, lumina Ta cea pururea
fiitoare, pentru rugaciunile Nascatoarei de Dumnezeu, Data-
torule de Lumina, slava Tie!» (Troparul Schimbdrii la fatd)

Concluzie

Teofaniile, aratarile lui Dumnezeu traite de Moise
si Ilie in muntele Sinai, le-au permis sa recunoasca Slava
lui Dumnezeu in Persoana lui lisus pe muntele Tabor.
Prin prezenta lor acolo, ei au putut astfel sa marturiseas-
ca pentru noi, impreuna cu cei trei Apostoli Petru, lacob
si loan, ca in lisus «locuieste trupeste toatd plinatatea
Dumnezeirii» (Coloseni 2, 9).

[atd de ce lisus va putea spune apostolului Filip
in ajunul Patimilor Sale: «lar cdnd va veni Mangaietorul,
pe care Eu il voi trimite voud de la Tatal, Duhul Adeva-
rului, Care de la Tatal purcede, Acela va marturisi pen-
tru Mine» (Ioan 15, 26).

Astfel, deci, revelandu-ni-se in slava Fiului, Iisus
Hristos, Dumnezeu Se dezvaluie ca Tata si ca Duh Sfant.
Dumnezeu si Tatd, Fiu si Duh Sfant. Aceastd taina de
nepatruns si demna de inchinare este raspunsul la intre-
barea «Cine este Dumnezeu?».






PARTEA ATV-A

Invatatura Domnului lisus
Hristos: vestirea Imparatiei

De la Vechiul Legdmdnt la Noul Legdmdnt

CUPRINS

CAP.I: VECHIUL LEGAMANT/ 121
Decalogul/ 121

CAP.II: DE LA VECHIUL LA NOUL
LEGAMANT/ 130

Vitelul de aur/ 130

Poate fi rupt Legamantul lui Dumnezeu?/ 132
Prevestirea Noului Legamant/ 135

CAP. III: NOUL LEGAMANT/ 137

Redescoperirea Pamantului Fagaduintei/ 137

Vestea buna: venirea Imparétiei/ 138

Imparatia lui Dumnezeu descrisa in

Predica de pe Munte/ 142

Fericirile: 1. Cei saraci cu duhul (143); 2. Cei ce plang (144); 3. Cei
blanzi (145); 4. Cei ce flimanzesc... (146); 5. Cei milostivi (147); 6.
Cei curati cu inima (148); 7. Facatorii de pace (149); 8. Cei prigoniti
pentru dreptate (150); 9. Cand va vor ocari si va vor prigoni (151)
D) Calea Imparatiei/ 161

Credinta/ 161



Vindecarea lunatecului (162); Sluga Sutasului (162); Talharul de
pe Cruce (163)

Noul Legamant si indumnezeirea omului/ 164

CAP. IV: SANGELE NOULUI LEGAMANT/ 167

CAP. V: EVREI SI CRESTINI/ 170



CAPITOLUL |

VECHIUL LEGAMANT
DECALOGUL

Dumnezeu se intereseazd de omul pe care L-a creat
«dupa chipul si aseméanarea Sa», in pofida pacatului
si decéderii lui. El a facut Legamant cu omul, inca din
timpurile cele mai mari indaratnicii ale acestuia. Biblia ne
vorbeste in primele capitole ale Facerii care au in vedere
originea omului, imprumutéand, ca semn al legimantu-
lui, 0 imagine cosmica, cea a «curcubeului in nor». Este
vorba de legdmantul pe care Dumnezeu l-a facut cu Noe
la sfarsitul potopului (Facere 9, 12-15). Acest legamant a
fost intemeiat pe credinta lui Noe: «prin credinta, ludnd
Noe instiintare de la Dumnezeu, despre cele ce nu se ve-
deau inc4, a pregatit cu evlavie, o corabie spre mantuirea
casei sale» (Evrei 11, 7).

Noe si urmasii lui reprezintd umanitatea care a
fost pastrata si salvata din apele potopului'. Sa ne amin-

! Povestiri de felul acesta despre potop se gésesc aproape identice, nu
numai la cele mai vechi civilizatii ale Orientului, ci chiar in America,
si se refera la evenimente mai mult sau mai putin istorice, pastrate in
memoria culturald a popoarelor. Ele prezinta un aspect legendar ciruia
i s-a addugat o interpretare mistica ce permite sd traducem experien-
tele omenesti in imagini si in simboluri, dandu-le astfel o semnificatie
universala. Autorul inspirat al cartii biblice a Facerii a stiut sa discear-



122 VESTIREA IMPARATIEI

tim ca primul gest al lui Noe cédnd a iesit din corabie, a
fost ridicarea unui altar si aducerea unei jertfe lui Dum-
nezeu (Facere 8, 20-22). In fata unui astfel de gest de
recunostintd si de dragoste, Dumnezeu l-a binecuvantat
pe Noe, reinnoind porunca datd omului la facerea sa:
«Cresteti si va inmultiti $i umpleti pamantul si-1 stapa-
niti... stapaniti peste pestii marii, peste pasarile cerului,
peste toate animalele...» (Facere 9, 1-3 / Facere 1, 28-29).
Dar, incepand de la Noe, faptul nou este ca omul are voie
sd omoare animalele pentru a se hrani: «Tot ce se misca
si ce traieste sa va fie de méncare» (Facere 9, 3).

Apoi, Avraam a fost cercetat si a primit de la
Dumnezeu fagaduinta unei posteritati numeroase, fa-
gaduinta care a fost reinnoita lui Isaac si lui Iacov. Cu
toate acestea a trebuit sa treaca mai multe veacuri pentru
ca Vechiul Legdmant sd poata lua forma unei adevérate
intelegeri intre Dumnezeu si poporul lui Israel, avand
ca mijlocitor un om de o statura deosebita pe care 1l cu-
noastem deja, este cazul lui Moise. Aceasta intelegere ca
oricare alta, presupunea un angajament intre doud parti:
Dumnezeu se angajeaza sa-1 ocroteasca pe Israel si sa-1
conduci spre o tara in care curge lapte si miere, Piman-
tul Fagaduintei, tara Canaanului, ludeea. Poporul se an-
gajeaza, la randul sau, sa respecte Legea lui Dumnezeu
pe care Moise o primeste pe Sinai.

Iata cum a dat Dumnezeu lui Moise Legea si cum
a pecetluit Vechiul Legamant cu poporul lui Israel. Cand
dupa multe framantari, Moise a reusit sa scoatd pe Evrei
din Egipt, el i-a calauzit prin pustiu. Trei luni mai térziu,
el au ajuns langd muntele Sinai, acelasi munte in care

na si sd exprime, din comoara mostenita din timpuri imemoriale, Re-
velatia care vine de la Dumnezeu, ceea ce face nu numai originalitatea
literara a textului, ci mai ales interesul mereu actual, caci aduce, pen-
tru cine vrea sa cerceteze bine, raspunsul la intrebarile fundamentale
ale omului.



VECHIUL LEGAMANT 123

Moise vazuse Rugul aprins. Ei facura tabara jos in pus-
tiu, In fafa muntelui. Dumnezeu l-a ingtiintat pe Moise
cd voia, prin mijlocirea sa, sa facad Legamant cu intreg
poporul, zicAndu-i: «sa-si spele hainele si si fie gata pen-
tru poimdine. Se va pogori Domnul inaintea ochilor a
tot poporul pe muntele Sinai. Sa-i tragi poporului hotar
imprejurul muntelui si sa-i spui: ,,Paziti-va de a va sui
in munte i de a v atinge de ceva din el, cé tot ce se va
atinge de munte va muri”» (Iesire 19, 10-13).

«Tu, foarte devreme, te vei urca pana in pisc. lata,
voi veni la tine in stalp de nor des, ca sa audd poporul
ca Eu graiesc cu tine, si sa te creada pururea» (Iesire 19,
9).

Moise a facut cum ii poruncise Dumnezeu, evreii
isi spalara hainele si se pastrara curati’. S-a tras hotar
imprejurul muntelui cu oprelisti si muntele a devenit
sfant. Cand a sosit momentul, adica dupa doua zile, in
zori, au fost tunete si fulgere si nor des, in timp ce se
auzea sunet foarte puternic de trambitd. Moise conduse
in afara taberei poporul care era cutremurat, spunandu-i
sa ramana acolo. In schimb, el patrunse dincolo de hotar
si urca muntele pana in varf.

Aceasta este imaginea grandioasa pe care Biblia

? Curatenia de care este vorba aici este tot una cu curdtenia rituala, care
se exprima mai intdi prin curdtenia exterioara, adica spalarea vesmin-
telor si a trupului, iar la un nivel mai profund, prin abstinenta. Aceasta
curdtenie rituala a fost opusa uneori «curatiei launtrice», socotita ca fi-
ind singura valabila pentru atingerea sfinteniei. lisus, voind sa sublini-
eze excesele ritualismului, a spus: «Nu este nimic din afara de om care,
intrand in el, sa poatd sa-1 spurce. Dar cele ce ies din om, acelea sunt
care il spurca» (Marcu 7, 15). Considerand ca omul este un tot, trup
si suflet, cerintele curiteniei acopera toate aspectele de purificare
exterioard §i interioara i aceasta e §i ratiunea postului, a abstinen-
tei, a curatiei inimii ajutata de spovedania pe care o facem pentru a
ne pregati in vederea impartasirii. Astfel, dupa cum Moise cerea ca
poporul sa se pregateascd pentru a se apropia de muntele sfant, la fel ni
se cere §i noud si ne pregatim pentru a ne apropia de Sfintele Taine



124 VESTIREA IMPARATIEI

ne-o da despre modul in care Dumnezeu a voit s incheie
Legamantul Sau cu Israel. Vedem in aceasta descriere’ o
adevarata prefigurare a Templului, care a devenit mode-
lul bisericilor noastre. Intr-adevar, in dispunerea prun-
citd de Dumnezeu, putem vedea o analogie cu cele trei
parti ale Templului:

- campul sau locul ses corespunde Tindei (ves-
tibul, veranda, ebr. Oulam) Templului si nartexului sau
curtii exterioare din bisericile noastre, adici locului adu-
narii credinciosilor

- partea situatd in apropierea muntelui Sinas, din-
coace de hotare si in care poporul venea sa auda tunetul,
corespunde partii din Templu numita Sfanta (ebr. He-
kal), locul in care era auzit cuvantul lui Dumnezeu, iar
in bisericile noastre naosului sau navei

- muntele, piscul, locul sfant in care doar Moise
putea sd patrunda ca sa-L intdlneasca pe Dumnezeu, co-
respunde partii din Templu numita Sfanta Sfintelor (ebr.
Debir), iar in bisericile noatre altarul, locul Euharistiei si
al cuminecarii®.

Sm.

20m. 10m.

Hekal Debir

o> T

wo

* Acest intreg pasaj dedicat dedicat corespondentei simbolice intre
Sinai, Templu si Biserica lipseste in prima editie a catehismului in
limba romana (n. trad).

“ De aceea noi inaintam spre Sfantul Altar pentru a ne impartasi. Cei
din Biserica Copti intra in Sfantul Altar in momentul cuminecarii.



VECHIUL LEGAMANT 125

Atunci cand Moise a ajuns in varful Sinaiului,
intregul munte era in flacédri si cerul intunecat. Dum-
nezeu cobori in nor. Moise n-a putut sa-L vada, a auzit
numai vocea Sa, vestindu-i cele zece Cuvinte. Noi obis-
nuim sa le numim Cele Zece Porunci, insa Biblia prefera
termenul «Cuvant», mai putin legalist i mai traditional.
Aceste zece Cuvinte se numesc in mod curent Decalog.
[ata un rezumat al acestui text din care Biblia ne da doua
versiuni: lesire 20, 1-7 si Deuteronom 5, 6-21:

1. Eu sunt Domnul Dumnezeul tdu Care te-am
scos din tara Egiptului, s nu ai alti dumnezei afard de
Mine. _

2. Sa nu-ti faci chip cioplit, nici sa te inchini lui,
nici sa slujesti lui (Sa nu te inchini idolilor).

3. Sa nu iei Numele Domnului in desert.

4. Pazeste ziua Odihnei si sfinteste-o pe ea. Timp
de sase zile vei lucra, dar a saptea o vei dedica Dumne-
zeului tau.

5. Cinsteste pe tatal tau si pe mama ta §i vei tréi
ani multi pe pAmant.

6. Sa nu ucizi.

7. S nu fii desfrénat.

8. Sa nu furi.

9. Sa nu faci marturie mincinoasd impotriva
aproapelui tau (Sa nu minti).

10. Sa nu poftesti bunurile aproapelui tau.

Dupa aceasta Moise a parasit piscul muntelui
spre a se cobori la poporul inspaiméantat s-auda vocea lui
Dumnezeu si care se temea sa nu moara. El i comunica
toate cuvintele pe care le rostise Dumnezeu si adauga:
«Paziti-le si indepliniti-le agsa cum v-a poruncit Domnul
Dumnezeul vostru. Nu va abateti nici la dreapta, nici la
stanga». «Ascultad’, Isracle, Domnul Dumnezeul nostru

5 Acest verset este prima propozitie din profesiunea de credinta tra-
ditionala a Israelului, desemnata prin primul cuvant «Sema» care in-



126 VISTIREA IMPARATIEI

este singurul Domn. Sa iubesti pe Domnul Dumnezeul
tau din toatd inima ta, din tot sufletul tau, din toata pu-
terea ta. Cuvintele acestea pe care ti le spun eu astazi, sa
le ai in inima ta si in sufletul tau» (Deuteronom 5, 32; 6,
4-6).

Atunci poporul intr-un singur glas raspunse:
«Toate cuvintele pe care le-a grait Domnul le vom face
si le vom implini!» (Iesire 24, 1-11). Astfel poporul se
angaja in chip solemn si respecte Legdmantul.

Moise clddi un altar la poalele muntelui si doua-
sprezece stalpi pentru cele douasprezece semintii ale lui
Israel. El porunci si se jertfeasca vitei ca jertfa de izba-
vire. Cand acest lucru a fost implinit, el stranse jumatate
din sénge si 1l turnd intr-un vas i cu cealaltd jumata-
te stropi altarul sau jertfelnicul, apoi citi Cuvintele Le-
gamantului pe care le scrisese. Din nou poporul spuse:
«Toate cuvintele pe care le-a grait Domnul le vom face si
le vom asculta». Moise lud atunci restul sangelui si stropi
cu el poporul si zise: «Acesta este sangele Legamantu-
lui pe care Domnul l-a incheiat cu voi prin toate aceste
cuvinte».

Astfel, Legamantul intre Dumnezeu si Israel era
intarit prin sangele jertfei varsat deopotriva asupra al-
tarului i asupra poporului, dupa ce acesta a pronuntat
cuvantul: AMIN.

Copilul: Mi-ai vorbit de un Legadmant prin care exista
un angajament intre doua parti. Vad ca poporul se angajeaza
sa urmeze Legea, dar nu prea inteleg ce anume Se angajeaza
Dumnezeu.

Batranul: Dumnezeu, in Sinai, si-a reinnoit fagadu-
inta de a conduce pe Israel in Tara Fagaduintei. El a spus: «...

seamna «Ascultd». El e reluat textual de Domnul lisus, care la intreba-
rea carturarilor: «Care porunca este intia dintre toate?», le raspunde:
«Asculta Israele, Domnul Dumnezeul nostru este Singurul Domn»
(Marcu 12, 28-29, 31).



VECHIUL LEGAMANT 127

de veti asculta glasul Meu si de veti pazi Legamantul Meu,
dintre toate neamurile imi veti fi popor ales, ca al Meu este
tot pAmantul; imi veti fi imparatie preoteasca i neam sfant...»
(Iesire 19, 5-8). Aceasta inseamna ca, primind Legea, popo-
rul lui Israel a devenit poporul ales, plasat sub ocrotirea lui
Dumnezeu.

Daci aprofundezi Decalogul, intelegi ca nu este numai
o lege morala, ci §i una religioasa si o lege a iubirii. Aceasta
a dorit sa spuna lisus atunci cind, raspunzand fariseilor, care
il intrebau care este cea mai mare poruncd, El a reluat cu-
vintele lui Moise: «Sa iubesti pe Domnul Dumnezeul tau cu
toatd inima ta, din tot sufletul tau, cu tot cugetul tau... i pe
aproapele tau ca pe tine insuti» (Matei 22, 36-38, citind De-
uteronom 6, 5 si Levitic 19, 18). Decalogul este fundamentul
monoteismului, adica al credintei intr-un singur Dumnezeu,
Cel adevirat Prima porunca afirmé, cu adevirat, ca nu exista
decat un singur Dumnezeu.

Cea de a doua porunca priveste idolatria, o problema
foarte importanti si mereu actuala. intr-adevir, avem necon-
tenit tendinta sa ne facem idoli, uneori chiar fara a ne da sea-
ma. Orice poate deveni idol, patima, obsesie, chiar un lucru
care nu are nimic riu in sine, dacd ocupi in inima sau in
sufletul nostru locul care revine numai lui Dumnezeu si, prin
urmare, ne abate de la El. In vremea lui Moise idolatria facea
parte dintre practicile religioase, si de aceea Decalogul vor-
beste cu privire la idoli despre figuri sculptate in lemn repre-
zentand «puteri situate fie sus in ceruri, fie jos pe pamant, fie
in apele de sub pamant». Este interzis sa ne inchindm inaintea
unor astfel de lucruri®. Astazi idolii nu sunt neapdrat obiecte,

¢ Singurul chip autentic al lui Dumnezeu este Fiul Sau facut Om. De
aceea fi cinstim icoana Sa i pe cele ale sfintilor care reflecta Slava Sa
si aceast? slava o veneram in lumina icoanei lor. latd, referitor la aceas-
ta, textul Sinodului al VII-lea de la Niceea (787), pe care il citim in
Biseric3, in Duminica Ortodoxiei: «...Luminati de lumina cunostintei,
sd cantdm lui Dumnezeu laude §i multumiri; sa ne inchindm icoanelor
lui Hristos, ale Fecioarei si ale tuturor Sfintilor, pictate pe ziduri, pe
lemn si pe vasele sfinte, cici inchinarea in fata icoanei, spune Marele
Vasilie, ne duce spre model...». «Ceea ce proorocii au védzut, / ceea ce



128 VESTIREA IMPARATIEI

ci idei fixe, «ideologii» sau obsesii din care omul isi face rati-
unea sa de a trai §i care exercitd asupra lui o putere absoluta:
erotismul, politica, banii si stiinta pot deveni astfel de idoli.

Cea de a treia porunca ne interzice sa pronuntim nu-
mele cel sfant al lui Dumnezeu cu neseriozitate, frivol, cu
neluare aminte. Numai cu frica, cu credintd si cu iubire sa
indraznim sia chemam Numele cel mare si slavit al Celui
Atotputernic. Cand acest Nume e mentionat in mod ironic,
cu manie sau chiar cu indiferenta, aceasta constituie o blasfe-
mie, iar blasfemia este o crima, o urdciune impotriva maretiei
dumnezeiesti.

Cea de-a patra porunca ne prescrie pazirea odihnei, a
sabatului, in amintirea celei de-a saptea zi’, in care Dumne-
zeu, dupd ce a creat totul, S-a odihnit si a facut din aceasta
Zi, 0 zi binecuvantati si sfanta. De la Invierea Domnului, ziua
consacrata lui Dumnezeu este Duminica, cea de-a opta zi,
comemorarea sau pomenirea saptamanala a Invierii. Din ne-
fericire, crestinii uité prea des si lasa duminica sa fie invadata
de «grijile acestei lumi», pastrand pentru Dumnezeu un loc
din ce in ce mai mic.

Poruncile urmétoare — cinsteste pe tatdl tdu si pe
mama ta, s nu ucizi, sa nu fi desfranat, sa nu furi — raman
temeiul permanent al purtarii acelora care vor sa ramana in
pace cu Dumnezeu si cu oamenii: respectul familiei, respec-
tul vietii, respectul iubirii, respectul persoanei umane sunt tot
atatea aspecte ale respectului chipului lui Dumnezeu in om,

Apostolii au propovaduit, / ceea ce Biserica a primit, / ceea ce Périntii
au spus, / ceea ce universul a intarit, / harul datator de lumina, / adeva-
rul a adeverit, minciuna s-a risipit, / intelepciunea s-a aratat, / Hristos
a biruit. / lata ce gandim, / iata ce propovaduim: / Hristos adevaratul
nostru Dumnezeu/ pe Care il cinstim impreuna cu sfintii Sai, / prin
cuvinte, prin scrieri, / prin cuget, / prin fapte jertfelnice, prin ctitorirea
de biserici, / prin icoane, / inchindndu-ne Lui ca Unui Dumnezeu si
Stapan, cinstindu-i pe ei ca slujitori adevarati ai Stapanului nostru al
tuturor, cu o cinstire ce vine de la El. Aceasta este credinta Apostolilor,
aceasta este credinta Sfintilor Parinti, aceasta este credinta ortodocsi-
lor, aceasta este credinta care a tinut lumeay.

7 A se vedea Partea a V-a.



VECHIUL LEGAMANT 129

fapt care ii da toata maretia sa

Cea de-a noua porunca priveste marturia falsa, adica
minciuna sub forma ei cea mai grava. in traditia lui Israel
era spus ca sangele celui nevinovat, condamnat in urma unei
marturii mincinoase, cadea asupra martorului mincinos si
asupra copiilor lui. intelegem mai bine in aceasta perspectiva,
exclamarea poporului, strigind in clipa condamnarii la moar-
te a lui lisus: «...Sangele Lui asupra noastra si asupra copiilor
nostri» (Matei 27, 25).

Ultima porunca condamna invidia si gelozia si porun-
ceste respectarea bunurilor altuia.

Aceasta e Legea pe care orice om cu frica lui Dumne-
zeu® trebuie sa o respecte in mod neabatut, cici ea este semnul
fidelitatii sale si al atasamentului sau in fata lui Dumnezeu.

Legea lui Moise ne este datad ca un pedagog, potrivit
Sfantului Apostol Pavel (Galateni 3, 24-25). Fari fundamen-
tul Legii, am fi asemenea omului, despre care vorbeste lisus,
ca si-a zidit casa pe nisip, iar la prima furtuna casa s-a prabu-
sit. in vreme ce acela care sapase pani la stinca pentru a pune
temelie tare casei sale nu se temea de nimic, caci nimic nu va
putea sa clatine casa sa (Matei 7, 24-27). Asadar sa ne con-
struim viata de crestini agsa cum ne invata de veacuri intregi
Biserica, pe piatra poruncilor:

«Hristoase, Tu ai agezat cerurile cu intelepciu-
nea Ta §i ai intemeiat pdmantul pe ape; aseazd si inima
mea pe piatra poruncilor Tale...» (A treia Oda la Glasul
opt, Utrenia de duminica)

# Cum sa nu ne temem de Cel ce nu poate fi vazut, de Cel ce nu poate
fi numit, de Cel ce nu poate fi cunoscut, de Lumina. Aripile ingerilor
freamata in fata slavei lui Dumnezeu, dar aceasta cutremurare ne duce
cétre iubirea Aceluia a carui sfintenie o slavim. Iubirea alunga teama,
ne invatd Evanghelistul in 1 Ioan 4, 18, si Dumnezeu nu vrea s ne
infricogeze, de aceea atunci cand se manifestd prin aparifia unui inger,
acesta zice indata: «Nu te teme!» (Luca 1, 30; Matei 3, 5). Intre vorbele
de duh ale romanilor exista una care reda ideea respectului total: «frica
de Dumnezeu si rusinea de oameni» (n. trad.)



CAPITOLUL Il

DE LA VECHIUL LA NOUL LEGAMANT
A) VITELUL DE AUR

Dupé ce Moise a rostit solemn cuvintele lui Dumne-
zeu sl a intdrit Legdmantul cu sangele jertfei, a lasat
poporul in grija lui Aaron si a urcat din nou pe Sinai,
pe crestetul caruia sildsluia «norul intunecaty». El a ra-
mas acolo patruzeci de zile §i patruzeci de nopti. Acolo
a primit cele doua table de piatrd pe care «degetul lui
Dumnezeu» scrisese Cele Zece Cuvinte pe cele doud
fete. Aceste table de piatrd sunt numite Tablele marturiei
sau Tablele Legii.

In acest timp, insd, poporul fricos si schimbitor,
socotindu-se parasit de Moise, a uitat de intelegerea sa
cu Dumnezeu si a voit sa-si faca un idol. Aaron, presat
din toate partile, a cedat in fata dorintiei multimii. El a
pus sd se topeasca tot aurul provenind de la podoabele
(bijuteriile) ce fusesera stranse si sa se toarne aurul intr-
un tipar, pentru a face statuia unui vitel.

Poporul se veseli si oferi jertfe pe un altar ridicat
in fata statuii. Aceasta este istoria vitelului de aur. Evre-
ii, care nu cu mult inainte fusesera ridicati la cinstea de
popor ales al lui Dumnezeu, recadeau acum in instinctul
primar si se inchinau idolilor vechilor stapéani egipteni,



Dt LA VECHIUL LA NOUL LEGAMANT 131

adoratori ai boului Apis. Apérea, astfel, o foarte clara in-
toarcere Inapoi in constiinta, neindoielnic foarte fragila,
a poporului.

Viteii nostri de aur pot fi iubirea de argint (banii),
dorinta de castig (profit cu orice pret), setea de putere.
Noi il traddm pe Dumnezeu, la fel ca evreii la Sinai, si
gédsim adeseori idoli foarte concreti atunci cand alergam
cautand ajutor la cele mai ciudate practici: horoscoape,
preziceri, dat in carti si chiar la vrajitoare’. Toate acestea
ne atrag, cdci par ca un leac contra suferintei, o fuga din
fata incercarilor, cu toate ¢ Dumnezeu ne este atat de
aproape, ca atunci cand pe muntele sfant i vorbea lui
Moise si Se descoperea astfel poporului Sau. Niciodata
Dumnezeu nu fusese mai aproape de poporul Sau si, toc-
mai 1n acest moment, fiii lui Israel uitaserd de prezenta
Sa si 1i pusesera la indoiala existenta, faurind vitelul de
aur.

Aceasta istorie ne arata cit de greu este de tre-
cut pragul de la religiozitatea superstitioasa la slavirea
Aceluia Care este dincolo de orice reprezentare si ca, si
atunci chiar cand l-am trecut, putem usor sa ne intoar-
cem inapoi, sd ne abatem de la Dumnezeul Cel viu si
sa ne inchindm 1naintea idolilor. S& ne amintim cuvin-
tele lui [isus: «Nimeni care pune méana pe plug si se uita
inapoi nu este potrivit pentru imparéatia lui Dumnezeu»
(Luca 9, 62).

? Acest lucru este extrem de grav si ar trebui sd realizdm cé ne atin-
ge calitatea de crestini, venind in total dezacord cu fagaduintele pe
care le-am facut la Botez, atunci cand ne-am lepadat de diavol si de
toate lucrarile lui cele mincinoase, care tin de lumea intunericului
si nu de lumina lui Hristos in care ne-am imbracat in ziua sfanta a
increstindrii noatre. Atragem atentia ca una dintre cele mai perfide
forme de ristdlmacire magica si incultd o constituie pravilarismul,
adicd ghicitoria prin deschiderea cartilor de cult sau prin folosirea
celor sfinte. Culmea nesimtirii o constituie recalama degéntata in
ziare, prin fotografii cu simboluri sfinte (n. trad).



132 VESTIREA IMPARATIEI

Moise, instiintat de cele ce se petreceau, cobori
indatd; el, care tocmai vazuse slava cea de negrait a lui
Dumnezeu, fu cuprins de o mare si sfantd manie, la ve-
derea poporului dansind in fata unei statui fara viata.
Arunca Tablele Legii pe care le tinea in mana si le facu
tandari. Puse sa fie distrusa statuia si porunci semintiei
lui Levi sé fie omoréti cei care se dedasera la idolatrie.
De fapt, s-a produs un mic razboi civil, in urma caruia
evreil s-au imputinat. Cu toatd mania sa, Moise a sim-
tit In acelasi timp o mare mild pentru ei. El se ruga lui
Dumnezeu sa crute «acest popor indaratnic». Rugaciu-
nea i-a fost ascultatd §i pedepsirea n-a avut loc (Iesire
33, 11 s.u).

B) POATE FI RUPT LEGAMANTUL
LUI DUMNEZEU?

Vechiul Testament este o lunga istorie a legdman-
tului'® tradat prin neascultari, infidelitati repetate si me-
reu iertate. Legdmantul lui Dumnezeu nu este automat:
dacd poporul este necredincios, Dumnezeu isi retrage
bunavointa Sa. In toate vremurile rolul profetilor a fost
acela de a aminti poporului mania lui Dumnezeu care
va veni asupra lui, cdci, dacd omul nu implineste Le-
gea data, daca savarseste nedreptate, daca se dovedeste
smintit prin faptele sale, Legdmantul este rupt. Sa citim
din cartea lui Ieremia: profetul e clar amintind conditiile
Legamantului: s traiesti potrivit Legii si sa faptuiesti
potrivit invataturilor ei (Ieremia 7, 3-7). Poporul, insd, se
aratd nevrednic, deoarece nu inceteazi si fure, sa omoa-

19 Pentru aprofundarea tuturor celor de mai sus despre teologia le-
gamintelor se poate consula cu mult folos cartea Parintelui profe-
sor Picu Ocoleanu, Liturghia poruncilor divine. Prolegomene la o
noud culturd a legii, Editura Mitropoliei Olteniei, Craiova, 2004.



DE LA VECHIUL LA NOUL LEGAMANT 133

re, sa curveasca, sa caute sa-L ingele pe Dumnezeu prin
darurile sale citre Baal'!, prin cultul sidu inchinat zeilor
minciunii.

Apoi, cu congtiinta linistita si sigur de sine, ca si
cum nimic nu s-ar fi intdmplat, acelasi popor desfranat,
murdarit prin faptele sale criminale i prin inchinarea
la idoli, vine sa caute refugiu la Templu, in locasul lui
Dumnezeu; «latd-ne in siguranta!» spun ei, dar Dumne-
zeu nu este orb, El vede inselatoria. Iata ce le profetes-
te Domnul: «Va voi lepada de la Fata Mea» (Ieremia 7,
15).

Multi profeti s-au ridicat impotriva cultului exte-
rior, facut numai cu buzele si cu inima vicleand. Amos
expune aceste cutremuratoare cuvinte ale lui Dumnezeu:
«Urat-am, dispretuit-am praznuirile voastre... Cand veti
aduce arderi de tot §i prinoase, nu le voi binevoi si la
jertfele de mantuire grase ale voastre nu voi pleca ochii
Mei. Depirteaza de la Mine zgomotul cantecelor tale...!»
(Amos 5, 21-23 si Osea 7, 13).

La randul sau, Isaia profeteste: «...poporul acesta se
apropie de Mine, cu gura si cu buzele Ma cinsteste, dar cu
inima este departe, cici inchinarea inaintea Mea nu este de-
ct o randuiald omeneasca invétata de la oameni» (Isaia 29,
13). In Evanghelia Sfantului Matei, cuvintele lui Isaia rasu-
ni cu putere pentru noi, cici lisus Insusi le citeaza pentru a
demasca pe farisei i pe carturari (Matei 15, 1-9).

Ce inseamna aceste profetii teribile, pline de
amaraciune? Poate Dumnezeu, cu adevarat, si-Si respin-
ga fiii? Ce poate fi mai rau decét respingerea din partea
lui Dumnezeu ?

Copilul: Cum poate Dumnezeu si-si retragd Lega-
mantul Sau? Nu este drept! Este El cu adevidrat Dumnezeul
iubirii despre Care imi vorbesti atat de des? Oare, Dumnezeu

1 Baal este un nume comun cu semnificatia de stdpan sau sot i
care este folosit pentru desemnarea zeilor celor din Canaan.



134 VESTIREA IMPARATIFI

este un Tatd aspru si razbunator, plin de manie §i razbunare?
Este El pentru razbunare?

Bitranul: Profetii, aflati sub insuflarea Duhului Sfant,
aseamand Legdmantul dintre Dumnezeu si poporul Sau cu
o casatorie. Dumnezeu este Mirele si poporul Sau mireasa,
care savarseste adeseori adulter. Legea evreiasca prescrie in-
depirtarea celei infidele; acesta e motivul pentru care Osea
proorocul exprima méania lui Dumnezeu prin aceste cuvinte:

«Osanditi pe mama voastra, invinuiti-o!

ci ea nu mai este femeia Mea,

iar Eu nu mai sunt barbatul ei...» (Osea 2, 4)

Osea ne descrie pe femeia slabi, prostituata care se
dezonoreaza alergand nerusinat dupa ibovnicii ei, uitand bi-
nefacerile sotului ei: «... ea n-a recunoscut ca Eu am fost Ace-
la Care i-a dat ei graul, vinul si untdelemnul...» (Osea 2, 10).

Femeia adultera care cauta placeri sfarseste in parasi-
re, in singuratate totala, dar isi aduce aminte atunci de sotul
sau si de iubirea lui. Sotul batjocorit nu se razbuna, el a astep-
tat cu rabdare si inima sa a ramas neschimbata fata de sotie.
La reintoarcerea ei, nu-i reproseaza infidelitatea, nu-i arata ca
ea revine din interes, fiind saracita, hamesita si necinstita, El
ii da primul loc alaturi de sine:

«S$i te voi logodi cu Mine pe vecie;

si te voi logodi Mie dupa dreptate si bunacuviinta,

Intru bunitate si dragoste;

si te voi logodi Mie intru credinciosie,

ca sa cunosti cd Eu sunt Domnul» (Osea 2, 21-22).

lata raspunsul lui Dumnezeu! El asteapta fara ince-
tare intoarcerea, cainta poporului Sdu. Dacé poporul se rata-
ceste adeseori, daca hoinareste departe de Dumnezeul sau in
singuratate si uitare, Dumnezeu raimane Acelasi, neschimbat
si mereu credincios.

Ia aminte la cuvintele Psalmului:

«Acelea vor pieri, iar Tu vei ramane;

si toti ca o haina se vor invechi,

si ca un vesmant i vei schimba si se vor schimba.

Dar Tu Acelasi esti si anii Tai nu se vor imputina»

(Psalmul101).



DE LA VECHIUL 1.A NOUL LEGAMANT 135

Asculta si rugiciunea aceasta pe care o adresam, im-
preund cu preotul, lui Dumnezeu in vremea dumnezeiestii
Liturghii: «Tu esti Dumnezeu negriit, negandit, nevazut, ne-
cuprins, nevazut, pururea fiind si Acelasi fiind».

Se poate ca omul sa fie necredincios, infidel fata de so-
tia sa, de religia sa, de angajamentele sale politice. El poate fi
necredincios fatd de Dumnezeu si fata de el insusi. Omul se
schimba, din pacate, adesea, dupa fluctuatiile psihologiei sale,
fie ca imbatraneste, fie ca isi schimba opiniile sau este influ-
entat de curentele de gandire la moda sau de oameni mai tari
decit el. Dumnezeu, in schimb, rimine Acelasi. El este ca o
stanca. Fagaduinta Sa e statornica si credinciogia Sa neclintita.
«El este taria; desdvarsite sunt lucrurile Lui, caci toate caile
Lui sunt drepte. Credincios este Dumnezeu si nu este intru El
nedreptate; drept si adevarat este El» (Deuteronom 32, 4).

El l-a facut pe om liber si Legamantul Sau este un le-
gamant de iubire. Nimeni nu poate sili pe cineva sa iubeasca.
Pot sd@ ma fac ascultat de tine, si cum ai spus adineauri, sa fo-
losesc forta, violenta, dar nu pot cu niciun chip sa te silesc sa
ma iubesti; asta e cu neputintd. Dumnezeu cere de la fiecare
dintre noi iubire si credinciosie, insa noi putem sa ne impotri-
vim. Aceasta era adevirat in timpul Vechiului Legdmant, asa
cum este valabil si in prezent. Cauta sa intelegi bine ce iti spun:
Dumnezeu ne lasa totdeauna libertatea de a nu-L primi. lata
de ce e teribila aceasta libertate despre care se vorbeste atata.
Libertatea ne face raspunzatori de refuz, de ruperea legaturii
dintre Dumnezeu si noi, caci El vine mereu la noi, ca oaspetele
cel mai de taind, cel mai smerit, pentru a nu ne constrange si ne
propune neincetat credinciosia Sa de nezdruncinat, fidelitatea
Sa neclintita ca stanca. El gaseste, in schimb, foarte adesea, la
ai Sai incremenirea inimii si indiferenta, care nasc necredinta,
infidelitate si, cateodata, chiar tradare.

C) PREVESTIREA NOULUI LEGAMANT

Prin gura proorocului Sau, leremia, a vorbit Dum-
nezeu cétre poporul Sau: «lata vin zile, cand voi incheia



136 VESTIREA IMPARATIEI

cu casa lui Israel si casa lui [uda legamant nou. Insa nu
ca legdmantul pe care l-am incheiat cu parintii lor in ziua
cand i-am luat de mana, ca sé-i scot din pamantul Egip-
tului. Acel legdmant ei l-au célcat, desi Eu am ramas in
legatura cu ei, zice Domnul» (Ieremia 31, 31-32).

Aceastd ruptura nu este totusi definitiva si profe-
tul adduga: «Dar iata legdmantul nou pe care-1 voi inche-
ia cu casa lui Israel, dupa zilele acelea, zice Domnul. Voi
pune legea Mea induntrul lor si pe inimile lor voi scrie
si le voi fi Dumnezeu, iar ei imi vor fi popor» (Ileremia
31, 33).

Care va fi deci acest legamant nou? Acest Testa-
ment Nou sau, mai degraba, acest Nou Testament pe care
Dumnezeu il va incheia cu poporul Sau.



CAPITOLUL Il

NOUL LEGAMANT

A) REDESCOPERIREA PAMANTULUI
FAGADUINTEI

Evanghelistul loan este acela care ne descopera: «Le-
gea prin Moise s-a dat, iar harul si adevarul au venit
prin lisus Hristos» (Ioan 1, 17) si, prin El, Dumnezeu va
incheia Noul Legamant. Ce trebuie sa intelegem? Prin
Moise, Dumnezeu, dupa ce a liberat pe Israel din robia
lui Faraon, dicteaza poporului reguli de viata precise si
concrete: aceasta este Legea. El fagaduieste acestui po-
por, daca ii ramine credincios prin Lege, o tard frumoa-
sd, «pamant roditor si intins... unde curge lapte si mie-
re» (lesire 3, 8-17), unde va putea ramane in veci; este
Pamantul Fagaduintei, tara Canaanului sau Palestina, pe
care evreii fiind in pustiu nu o cunosteau decét dupa ce
Cuvantul lui Dumnezeu a fost grait. Este simplu, este
limpede, este concret, este pedagogia lui Dumnezeu. Po-
porul fagadui s asculte de Lege si sa fie credincios lui
Dumnezeu: acesta a fost Vechiul Legamant.

Dar Dumnezeul Cel vesnic, Care este Duh si Iu-
bire si l-a facut pe om dupa chipul si aseméanarea Sa,
vrea sd-i dea mai mult decat lapte si miere, mai mult de-
cét pasunile verzi si frumoasele livezi de maslini ale Iu-
deii, mai mult decat o salasluire pasnica inapoia zidurilor



138 VESTIREA IMPARATIEI

pe care regele David le va construi pe muntele Sionului,
imprejurul Ierusalimului pamantesc. Ceea ce lisus, Fiul
lui David, dar si Fiul lui Dumnezeu aduce oamenilor,
nu este o Intoarcere inapoi la regimul de viata pasnica si
binecuvantata instauratd de David si continuatad de fiul
siau Solomon, cu o0 mie de ani inainte de venirea lui lisus
Hristos, pe muntele Sionului. Este cu mult mai mult si
cu mult mai bun. Este o imparétie al carei imparat va fi
Dumnezeu Insusi, imparatia lui Dumnezeu, lerusalimul
ceresc, realitate divind, «ascunsa... pe care Dumnezeu a
randuit-o mai inainte de veci, spre slava noastra, pe care
niciunul din stapanitorii acestui veac n-a cunoscut-o (...)
cele ce ochiul n-a vazut si urechea n-a auzit si la inima
omului nu s-a suit, pe acelea le-a grait Dumnezeu celor
ce-L iubesc pe El» (1 Corinteni 2, 7-9), ceea ce depases-
te cu mult tot ceea ce inchipuirea omeneascad poate sa
conceapa.

B) VESTEA BUNA: VENIREA IMPARATIEI

lisus incepe sd predice pentru a vesti venirea im-
paratiei lui Dumnezeu: «Pociiti-va, ca Impératia lui Dum-
nezeu este aproape» striga deja loan Botezatorul; $i lisus
putea spune: «Impératia lui Dumnezeu este printre voi»
(Luca 17, 21). Imparatia lui Dumnezeu este de acum ina-
inte datd, accesibila tuturor: aceasta este Vestea cea Buna,
in limba greaca Evanghelion, adica Evanghelia.

Copilul: Vorbeste-mi de imparatia lui Dumnezeu!

Bitranul: imparatia lui Dumnezeu este scopul vietii
oricarui crestin, care trebuie sa se straduiasca sa ajunga la ea,
aici §i acum, «atat timp cét este ziud». Imparitia nu este un
loc geografic, nici o epocé temporala, ea este in lume dar nu
face parte din lume, ea nu cunoaste nici dualitate, nici divi-
ziune.

Copilul: Explica-mi!

Batranul: Cum sa-ti spun? Ea este lumina fara um-



Noul. LEGAMANT 139

bra, Soare care nu apune, Bucurie fara tristete, Pace fara raz-
boi, alb fara negru, cald fara frig, ras fara lacrimi...

lisus spune: «Imparatia lui Dumnezeu este asemenea
grauntelui de mustar — cea mai mica simanta, pe care luand-o
omul a semanat-o in tarina sa... dar cand a crescut, este mai
mare decat toate legumele i se face pom» sau inca: «Este o
saminta care incolteste, creste si da rod bogat». lisus vesteste
Vestea cea Buna a fmpﬁrétiei; cum sa o afli si cum sa intri in
Ea. El este aceasta imparitie.

Copilul: Cum pot cunoaste tot ce-mi spui?

Bitranul: Ai cunoscut desigur, in viata ta momente
deosebite, inexplicabile, in care erai coplesit de pace, de bu-
curie, de fericire, momente in care erai fericit ca te-ai nascut.

Copilul: Da, dar ele sunt foarte rare.

Bitranul: Rare, dar, totusi posibile.

Copilul: Cu ce corespund ele? Eu n-am féacut nimic
ca si le obtin.

Batranul: Tu ai pregustat imparatia; fara sa stii de
ce, erai disponibil, Aceluia Care-ti deschide Usile imparatiei
si 0 arata.

Copilul: Repet, cum poti cunoaste aceasta?

Batranul: Prin bucuria profunda, curatd pe care o
lasa aceste vizite. Nu te impauna cu aceste amintiri, dar gan-
deste-te la ele cand trdiesti momente grele; aceasta iti va da
curajul de a invinge dificultatile.

Copilul: Cum si unde sa caut imparatia, caci intre
timp trebuie sa traiesti?

Bitranul: Domnul lisus a spus: «Cautati mai intii
imparatia lui Dumnezeu si dreptatea Lui si toate se vor adau-
ga voua» (Matei 6, 33). Sa nu crezi ca restul vor cadea din cer,
dar ele iti vor parea incomparabil mai ugoare.

Copilul: Ce se fac aceia care n-au avut vreodata pre-
gustarea Imparatiei?

Batrianul: Rari sunt aceia care n-au cunoscut aceasta
pregustare; libertatea pe care Dumnezeu ne-a dat-o cand ne-a
creat este si aceea de a-L refuza. Noi suntem raspunzatori
si pentru cei care-L refuza pe Dumnezeu; in rugdciunea de
cerere a Bisericii ai auzit, poate, aceste invocdri din timpul



140 VESTIREA IMPARATIEI

Sfintei Liturghii: «pentru cei ce-L cautid pe Dumnezeu fara
sa-L cunoasca; pentru cei ce se impotrivesc harului Sau». Ru-
géciunile acestea se adreseaza lui Dumnezeu, tocmai pentru
cei la care te gandesti tu, pentru ca ei sd-L lase pe Dumnezeu
sa-i cerceteze, caci «lata stau la usa si bat; de va auzi cineva
glasul Meu si va deschide usa, voi intra la el i voi cina cu el
si el cu Mine» (Apocalipsa 3, 20). El Se face cunoscut atunci
cand vrei cu adevarat, din addnc; aceasta se intimpla atunci
cand aparent te astepti mai putin, atunci cand «ai lasat grijile
acestei lumi».

Copilul: Toate acestea sunt foarte frumoase, dar ce
pot face eu?

Batranul: Ai incercat vreodata sa cultivi ridichi?

Copilul: Nu.

Bitranul: Ei bine, ar trebui sa incerci. Poti s o faci la
tine acasd; intr-un ghiveci sau intr-un vas, afanezi pamantul
si semeni ridichile. Semintele foarte mici le stropesti regulat,
dar nu prea mult. Dupa cateva zile, ridichile vor rasari; apoi
trebuie sé le rarim, sa plivim buruienile atunci cand frunzele
se deosebesc de ale acestora.

Copilul: Buruienile seamna cu frunzele de ridichii,
ce poti face atunci?

" Bitranul: Cere sfat cuiva care se pricepe sa recu-
noasca ridichile de buruieni, sau asteaptd pana se formeaza
ridichile.

Copilul: Dar de ce toate acestea ? Ce legéatura au cu
Imparatia lui Dumnezeu?

Batranul: Pentru ci la fel e si cu imparatia lui Dum-
nezeu. in parabola semanatorului simanta creste bine numai
in pamant bun. Astfel ca va trebui sa faci ca Adam, sa-ti cul-
tivi bine gradina (Facere 2, 15); dar gradina ta a devenit nero-
ditoare dupa céadere: produce spini, palamida (Facere 3, 18);
nu poti s obtii hrana decét cu sudoarea fruntii (Facere 3, 19),
si nu este usor, dupa cum nu e usor sa cultivi ridichi dintr-o
data. R

Copilul: Inca nu mi-ai spus cum sd-mi pregatesc gra-
dina, nici unde se afli ea. X

Batranul: Ea este in inima ta, caci Impardtia lui



NOUL LEGAMANT 141

Dumnezeu este in voi (Luca 17, 21), acolo trebuie cdutata.

Copilul: Inima mea nu este decat un muschi care
pompeaza singele in tot trupul meu, dupa cum am invitat!

Batranul: Este un muschi, desigur, dar in sens biblic
ea este cenrtrul, axa omului §i nu numai un simplu muschi
cardiac. Cand esti manios «mugchiuly tau bate mai tare pen-
tru cd suferd efectul fraimantarilor care te agita; trebuie deci
sd incerci mijloacele care iti sunt oferite pentru a-ti pregati
gradina si a veghea ca ea sa raimana curata.

Copilul: Care sunt mijloacele?

Bitranul: in primul rind, Decalogul pe care l-am
studiat deja; a-l urma inseamna a sapa gradina, a cultiva pa-
mantul: incepi a defrisa un pétratel din care elimini minciu-
na; il faci mic pentru ca intretinerea lui sa nu-ti depaseasca
puterile. Alungi pasarile nepoftite, oricare ar fi ele, gindurile
—nu judeca pe nimeni -, inchizi gradina cu un gard si veghezi
asupra terenului, este tot ce ti se cere; asculta cu atentie inde-
osebi cuvantul lui Dumnezeu, cum facea Fecioara Maria care
pastra in inima sa pe Domnul, chiar cdnd incé nu intelesese.
Cici acest lucru este important pentru ca melcii sd nu vina sa
manance ridichile tinere, de-abia incoltite.

Copilul: Aceasta-i tot ce trebuie sa fac?

Batranul: Pentru inceput, da! Nu minti, primeste Cu-
vantul lui Dumnezeu, pazeste-1 si vino sd ma vezi peste catva
timp. Reaminteste-ti ca «acolo unde e comoara ta, acolo iti
va fi si inima ta» (Matei 6, 21). Vei intelege mai bine parabola
comoarei din tarina (Matei 13, 44), si mai tarziu cand vei avea
de cules roade, te vei folosi de parabola navodului (Matei 13,
47-48). Daca patratelul de pamant va merge bine, il vei putea
mari. Vezi cum poate dospi aluatul in fraimantatura si cand
vei descoperi margaritarul nepretuit (Matei 13, 45-46), vei
intelege cd Acela Care este in tine este mai mare decat tot
ce este in lume, in aceasta lume, caci lumea imbatraneste si
moare, in timp ce prezenta lui Dumnezeu dezvéluie o lume
noua, domnia lui Dumnezeu care nu va avea sfarsit.



142 VESTIRIZA IMPARATIEL

0) IMPARATIA LUI DUMNEZEU DESCRISA
iN PREDICA DE PE MUNTE

Aceasta lume noud, care este Imparatia lui Dum-
nezeu, Domnul lisus o va descrie intr-o cuvantare pe care
0 va tine pe un munte nu prea inalt, cuvantare numité in
mod curent: «Predica de pe munte». in cuprinsul ei, El
va descrie stilul de viata pe care trebuie sa-1 aiba cei ce
fac parte din imparatie. Acest cuvant este facut cunoscut
de Sfintii Evanghelisti Matei si Luca (Matei 5-7, Luca 6,
17-44).

Legea data prin Moise orienta deja oamenii cétre
aceasta lume noua, spre aceasta Imparatie a lui Dumne-
zeu, pe care lisus a venit sd ne-o descopere. Acesta este
motivul pentru care El ne va spune: «Sa nu socotiti ca
am venit sa stric Legea sau proorocii; n-am venit s stric,
ci sa implinesc» (Matei 5, 17).

Copilul: Ce inseamna sd implineascd?

Bitranul: Inseamna sd o completeze, sa o incu-
nuneze, si realizeze ceea ce ea pregatea, ceea ce anunta,
dar, in acelasi timp, sé o depaseasca intr-un fel cu totul
neasteptat si de neconceput. Legea Vechiului Testament
pregatise oamenii pentru Imparatia lui Dumnezeu; Pre-
dica de pe munte, in Noul Testament descrie aceasta Im-
pardtie si cheama pe oameni sé intre intr-insa.

Ea incepe, asadar, printr-un sir de fagaduinte in
care Domnul lisus nu fagaduieste de astd datd «un pa-
mant al belsugului», ci de-a dreptul fericirea cereasca,
vederea lui Dumnezeu, celor ce vor adopta stilul de viata
al lumii noi, al Imparatiei care va sa vina. Acest sir de
fagaduinte poarta numele de Fericiri. Noi le recitdm can-
tand la Sfanta Liturghie, cdnd diaconul sau preotul tre-
ce prin mijlocul Bisericii cu Evanghelia in méini pentru
a merge 1n procesiune pana la Sfantul Altar unde intra



Noul. LEGAMANT 143

prin Usile imparétesti: se prefigureaza Cuvantul intrupat
(Evanghelia fiind Icoana), Hristos Insusi Care intrd in
Impératie. Noi sdvarsim Sfanta.Liturghie ca sa intrim
acolo si noi cu EL

[atd acum textul acestor Fericiri dupa Matei'’.
Meditand asupra fiecarei pericope a Fericirilor, il vedem
pe lisus in transparenta, in filigran.

1. Fericiti cei saraci cu duhul, cd a lor este Im-
paratia cerurilor

Asa ne invatd Domnul prin Evanghelia Sfantului
Matei; dar prin Sfantul Luca se exprima lisus astfel: «Fe-
riciti sunteti voi cei sdraci, cici a voastra este Imparatia
lui Dumnezeu»; e ca si cum s-ar spune ca simplul fapt
de a fi sdrac din punct de vedere material, de a nu avea
nici bunuri, nici bani, usureaza intrarea in imparatia lui
Dumnezeu. Astfel saracul Lazar din parabola, care era
«plin de bube» si care poftea sa se sature din cele ce ca-
deau de la masa bogatului si chiar ciinii veneau sa-i linga
bubele, cand a murit «a fost dus de cétre ingeri in sanul lui
Avraam» (Luca 16, 20-22); parabola nu-i atribuie nici o

12 Evanghelistul Luca ne da o alta versiune a Fericirilor construi-
t4 prin antitez3, in capitolul 6 al Evangheliei sale. Antiteza este un
procedeu prin care se sublimeaza, apropriindu-le intre ele, opozitia
dintre doua cuvinte sau doui idei. Lumea veche, lumea decdzuta ce
se dezagregd este inchipuita prin cei bogati, prin cei puternici, prin
cei indrazneti, violenti, cei ce domina, poseda si rad cu trufie, care
sunt fericiti. lisus, dimpotriva, invata: «Dar, vai voud bogatilor ce va
luati pe pamant mangaierea voastrd. Vai voua celor ce sunteti stui
acum, ci veti flamanzi. Vai voua ce astazi radeti, ca veti plange si v
veti tAngui. Vai voua, cind toti oamenii va vor vorbi de bine céci tot
aga faceau proorocilor mincinosi parintii lor» (Luca 6, 24-26). Nu
este vorba de un blestem in intelesul unei condamnari irevocabile,
ci de condamnarea unei stari nefericite, dar este, in acelasi timp, o
chemare la convertire. lisus stie ca adevarata fericire, conditia de
«fericire» este opusa in raport cu ceea ce considerd lumea.



144 VESTIREA IMPARATIEI

alta virtute decat saracia. Intr-adevir, Dumnezeu iubeste
pe cei sdraci si «umple de bunatati pe cei smeriti» (Luca
1, 53). Cei care nu au nimic sunt intr-adevar inclinati sa
astepte totul de la bunatatea lui Dumnezeu, in timp ce
«mai lesne este s treaca prin urechile acului camila de-
cét s intre bogatul in imparatia cerurilor» (Matei 19, 24
si Luca 18, 25). Totusi in Evanghelia Sfantului Matei,
lisus nu spune doar: «Fericiti cei saraci», ci «Fericiti cei
sdraci cu duhul» si unii traduc cu «Fericiti cei care au
inima de sarac». Orgoliosul, mandru de cultura lui, de
inteligenta lui, care se crede superior celorlalti, este de
fapt un «bogat cu duhuly, chiar daca nu are bani; deci si
in privinta sa Domnul ne cere, nu numai de a fi sdraci din
punct de vedere material, ci §i sd avem o inima de sérac,
«0 inima smerita si infranta». Cel care cunoaste limita
inteligentei sale, relativitatea cunostintelor sale, fragili-
tatea virtutilor sale, slabiciunea vointei sale, uscaciunea
inimii sale, stie bine ca toate bogatiile adevarate sunt in
Dumnezeu, cici fara El nu este nimic; cine isi cunoaste
nimicnicia, acela inseteaza dupa Dumnezeu; acela este
un sdrac cu duhul, despre care Scriptura spune: «Bogatii
au saricit si au flimanzit, iar cei ce-L cautd pe Domnul,
nu se vor lipsi de tot binele» (Psalmul 33, 11).

2. Fericiti cei ce pldng, cd aceia se vor mingiia

Sfantul Luca adauga: «Vai voud celor ce astdzi
radeti ca veti plange si va veti tangui» (Luca 6, 25).

Da, exista ras de victorie orgolioasd, de posesie
voluptoasa, de ironie rautdcioasa, care exprima nu bucu-
ria adinca a unei inimi impécate, ci egoismul triumfa-
tor. In timp ce cei care plang si se tinguiesc, cei care nu
au avut «partea lor de iubire», pe acestia Dumnezeu Cel
Bun ii primeste cu un prinos de iubire i Mangaietorul
revarsd asupra lor pacea lui Hristos. Acesta e motivul



NOUL LEGAMANT 145

pentru care Sfintii Parinti cereau «harul lacrimilor». O,
cét de departe suntem, cu aceasta, de felul de a gandi al
lumii! Ce rasturnare a valorilor admise in mod curent, ne
este propusa de Hristos.

A accepta aceasta rasturnare, a dori saricia si la-
crimile, a voi sa te lepezi de bogitia impovaritoare, care
compromite mantuirea noastra si de satisfactiile egoiste,
care se obtin prin pagubirea altora si se intemeiaza pe
nenorocirile lor, aceasta este convertirea, «metanoia,
cdinta, schimbarea inimii"* pe care o cere Domnul.

3. Fericiti cei bldnzi, cd aceia vor mogsteni pad-
mdntul

Pamantul apartine astézi celor violenti, celor pu-
ternici, celor bogati, celor care-l1 cuceresc cu ascutisul
sabiei sau i1l cumpara cu pret de milioane. Dar Dumne-
zeu in dreptatea Sa il va da celor blanzi. Psalmul 36, 11
a anuntat deja: «lar cei blanzi vor mosteni pamantuly.
Acest psalm sublinia astfel ca fiii lui Avraam nu vor

'3 Pentru a ilustra tema «metanoia» (schimbare), s3 observam spatiul
creat in icoane. Iconografia foloseste, in mod expres, anumite legi
contrare logicii, intre altele aceea numita «perspectiva inversa»: «...Se
poate spune ca in Evanghelie totul se situeaza in perspectiva rastur-
nata: ,,cei dintai vor fi cei din urma”; cei blanzi, iar nu cei violenti vor
mosteni pamantul $i umilinta suprema a Crucii constituie in realitate
biruinta suprema... Perspectiva rasturnatd nu este o greseald, sau un
»defect de vedere”, nu incantd pe spectator... Ea e ca si cum omul
ar sta la inceputul unui drum care, in loc s se piarda in spatiu, se
deschide spre un infinit de plenitudine... Este ,,usa strdmta care duce
la viatd” potrivit Evangheliei (Matei 7, 14). Odata angajat pe drumul
care duce la poarta strimta, omul vede deschizindu-i-se in faté posibi-
litati si perspective fara sfarsit si drumul sau, departe de a se ingusta,
devine din ce in ce mai vast. Dar la plecare e un singur punct in inima
noastra, acel punct de la care perspectiva noastra trebuie sa se inver-
seze. Acesta e sensul autentic si literal al cuvantului grec metanoia
care inseamna rasturnare a intelectului» (L. Uspensky).



146 VESTIREA IMPARATIEI

mosteni in mod automat, prin simpla inrudire de singe
cu Avraam, Pamantul Fagaduintei, ci numai cei smeriti
vor fi mostenitorii Fagaduintei. Domnul lisus reia aici
aceastd idee. Imparitia lui Dumnezeu apartine acelora
care se aseaméana cu copiii, cu mielul nevinovat, cu Mie-
lul Iui Dumnezeu Care a spus: «Veniti la Mine toti cei
osteniti i impovarati si Eu va voi odihni pe voi. Luati
jugul Meu asupra voastra si invatati-va de la Mine ca
sunt bland si smerit cu inima §i veti gési odihna suflete-
lor voastre. Céci jugul Meu este bun si povara Mea este
usoard» (Matei 11, 28-30).

Sfantul Serafim de Sarov a urmat atat de bine
acest exemplu 1ncat blandetea lui atragea pana si fiare-
le, care veneau la el cu prietenie; Sfantul Francisc din
Assisi, printr-o blandete aseméanétoare, inspira aceeasi
incredere celor mai umile dintre fapturile lui Dumnezeu.
Aceasta blandete dumnezeiasca n-are totusi nimic dul-
ceag; ea este dimpotriva, teribild céci lasa sa se intrevada
sfintenia lui Dumnezeu.

4. Fericiti cei ce flimanzesc §i inseteazd de drep-
tate, cd aceia se vor sdtura

In versiunea Sfantului Evanghelist Luca, Domnul
lisus spune numai: «Fericiti voi care flimanziti acum,
ca va veti satura» (Luca 6, 21). Reludnd profetia lui Isaia
49,10, «... nu le va fi nici foame nici sete», lisus releva
dreptatea lui Dumnezeu Care, iubind saracii, 1i va satura
pe cei ce suferd de foame.

lisus, totusi, — textul Sfantului Evanghelist Ma-
tei o atestd — merge mai departe, rdspunzand dinainte
celor care il vor acuza, in zilele noastre, cd impinge pe
cei nenorociti la resemnare prin fiagédduinta unei conso-
lari intr-o altd lume. El invata: «Fericiti cei ce flaman-
zesc i inseteaza de dreptate» si refuza, in consecinta,



NOUL LEGAMANT 147

a se resemna cu suferinta altora. Prea adeseori, oameni
ajunsi la o varsta matura, dupa ce au dobandit o situatie
confortabild, o conserva prin diverse compromisuri cu o
societate in care domneste nedreptatea si ajung sa traga
foloase din aceasta: «Astfel a fost totdeauna» spun ei,
pentru a se justifica.

Dimpotriva, sunt fericiti aceia care, pastrand cu-
ratia unei adolescente in care totul apare clar si evident,
nu se tem sd infrunte pe cei care subordoneaza adevarul
si dreptatea interesului individului, unui grup sau ratiu-
nii de stat.

Fericiti sunt aceia care impreund cu Zola si Pe-
guy au dovedit nevinovitia lui Dreyfus condamnat, pe
nedrept, la inchisoare, de cétre cele mai inalte instante
de stat! Fericit Martin Luther King care a protestat impo-
triva nedreptatii oprimarii negrilor si a carui voce in za-
dar s-a incercat sa fie adusa la tacere prin asasinarea lui!
Fericit pastorul Niemoeller care a rezistat cu inflexibili-
tate si cu blandete contra ferocitétii hitleriste, in numele
Evangheliei. Fericita e Maica Tereza din Calcutta care a
salvat de la moarte copiii infometati din India.

Despre toti, Domnul spune: Fericiti cei ce fla-
manzesc §i inseteaza dupa dreptate ca aceia se vor satu-
ra. Altii, vai, au crezut cid puteau sa faca sd domneasca
dreptatea lui Dumnezeu cu ascutisul sabiei dar, intr-o
asemenea dorint, ei pierdusera deja Imparitia lui Dum-
nezeu din inima lor. Crucea si nu cruciada este arma de
temut a crestinului in lupta sa pentru dreptate.

5. Fericiti cei milostivi, cd aceia se vor milui

Cand lisus spune femeii adultere: «Nu te osan-
desc nici Eu. Mergi; de-acum sd nu mai pacatuiesti»
(Toan 8, 11), El ii daruieste mila Sa. Cand Sfantul Stefan,
murind, fiind lovit cu pietre, se roaga pentru cei care-1 lo-



148 VESTIREA iMPARATIEl

veau: «Doamne, nu le socoti lor pacatul acesta» (Faptele
Apostolilor 7, 60), el 1i urmeaza lui lisus, Care pe cruce
se ruga: «Parinte, iarta-le lor, cd nu stiu ce fac...» (Luca
23, 44).

Daca Hristos, nevinovat, fara pacat, a iertat pe
cei care L-au torturat de moarte, cu atat mai mult noi pa-
catosii §i vinovatii, daca voim sa fim iertati de Dumne-
zeu Cel Milostiv, trebuie sd iertam pe cei ce ne-au gresit;
Hristos ne invata si prin pilda datornicului nemilostiv.

Un sef de intreprindere, facandu-si socotelile, des-
coperd cd unul din salariatii lui ii datora o suma mare de
bani; il cheama si i cere sa-i plateasca de indata datoria.
Datornicul il ruga cu lacrimi pe patronul sau sa-i fie mila
de el; patronul induiosat, il iarta de intreaga suma dato-
ratd. lesind din birou, salariatul intdlneste un tovaras de
munca ce i1 datora o suma mica de bani; il ia de gat si 1i
cere si-i restituie suma datorata imediat. In ciuda amara-
ciunii nenorocitului, salariatul nemilos obtine trimiterea
la inchisoare a tovarasului sdu. I se povesteste aceasta
patronului, care, afland despre neindurarea aceluia fata
de care se milostivise, il dd pe ména justitiei. Si Domnul
incheie: «Astfel se va purta cu voi si Tatél vostru cel din
ceruri dacd nu va iertati unii pe altii». De aceea El ne-a
invidtat sd ne rugdm: «Si ne iartd noua gresalele noastre
precum si noi iertam gresitilor nostri». Traducand cuvant
cu cuvant ar trebui sa zicem: «libereaza-ne pe noi de da-
toriile noastre, asa cum liberam si noi pe cei care ne sunt
datori».

6. Fericiti cei curati cu inima cd aceia vor vedea
e Dumnezeu

In Psalmul 50, imparatul si proorocul David se
ruga: «Inimd curatd zideste intru mine, Dumnezeule,
si duh drept innoieste intru cele dinlduntru ale mele».



NOUL LEGAMANT 149

Inima curatd este aceea ale carei sentimente profunde,
dorinte subcongtiente sunt cele marturisite, dezvaluite.
Prea adeseori, practicile si mobilurile actiunilor noastre
pe care le expunem altora sau chiar fatd de noi ingine nu
corespund cu cauzele reale; cind un om actioneaza din
gelozie, din orgoliu, din patima, inima sa nu este curata,
oricare ar fi motivarea adusa, mintindu-se pe sine §i pe
ceilalti.

Inima curata este aceea care iubeste cu adevarat
sl nu cauta ale sale. Acela care cautd nu binele celuilalt,
ci satisfacerea dorintelor si placerilor sale egoiste, nu
are inima curata: lacomia, erotismul si dorinta de putere
sunt contrariul, potrivnicul curatiei. Maria Fecioara este
modelul curatiei. Dumnezeul a vizitat-o si ea a devenit
Maica Domnului, Pururea Nascitoarea de Dumnezeu,
Theotokos.

Sfantul loan Botezatorul boteza cu botezul cura-
tiei, in pustie, pregatind astfel pe oameni sa-L recunoas-
ca pe Hristos si sa primeasca de la Fiul lui Dumnezeu
botezul Duhului Sfant. Sfantul Evanghelist Ioan, in fe-
cioria sa autentica, a devenit ucenicul mult iubit. Astazi e
la moda sa fie luata in ras fecioria si sa fie confundata cu
frustrarea, améagirea. Amagitul, ingelatul e tocmai acela
care are inima impurd si care doreste ceea ce nu poate
avea. Inima curati este aceea care-L doreste din adan-
cul ei pe Dumnezeu. Acela va vedea pe Dumnezeu i va
contempla Slava Lui Dumnezeu fata cétre fata, cum nici
Moise nu a putut s-o faca ca sd nu moara.

7. Fericiti facdtorii de pace, cd aceia fiii lui
Dumnezeu se vor chema

In ultima zi naintea mortii Sale, in seara din Joia
Sfanta, lisus a spus ucenicilor Sai: «Pace va las voua, pa-
cea Mea o dau voua» (Ioan 14, 27), si primele cuvinte ale



150 VESTIREA IMPARATIEI

lui Hristos Cel Inviat, cAnd S-a aratat apostolilor Sai in
Duminica Pastelui, au fost: «Pace vouid» (Ioan 20, 19 si
21). Aceasta pace a lui Hristos este aceea pe care preotul
de trei ori in timpul dumnezeiestii Liturghii o transmite
credinciosilor cand rosteste: «Pace tuturory»; Sfantul Se-
rafim de Sarov spune: «Scopul a tot ceea ce faceti in via-
ta este pacea, care este dar si har de la Duhul Sfant, semn
al prezentei Sale care ne transporta in «ldcasul» Sau.

Deci sa facem pace si vom deveni fii ai lui Dum-
nezeu".

_ 8. Fericiti cei prigoniti pentru dreptate, cd a lor
este Imparatia cerurilor

Cei insetati de dreptate se vor satura; dar cei care
luptd pentru dreptate pand la a fi prigoniti, vor mosteni
Impératia cerurilor, céci ei se identificd cu Prigonitul Cel
Mare de pe Golgota cu conditia ca in aceastd lupta sa
nu se slujeascd, asemenea Lui, de nimic altceva, decét
de adevar si de iubire. Sabia adevarului este o arma de
temut care face sa tremure imperiile. Ea nu se toceste de-
cat daca se lasa sa fie corupta prin urd. Nimeni nu poate
opri un adevar sa-si faca loc, daca este spus cu iubire. Cu

14 «Cel cdrora se adreseaza cuvantul lui Dumnezeu» (loan 10, 33)
erau numiti inca din Psalmul 81, 6: «Puternici sunteti i toti fiii ai
celui Preainalt». Si, prin gura proorocului Osea, numea pe Israel
Fiul Sau, «pe care il crestea ca pe un prunc» (Osea 11, 4); «fiilor lui
Israel le apartine deja infierea» (Romani 9, 4). Prin Noul Legamant,
Dumnezeu merge mai departe, trimitand intre oameni pe propriul
Sau Fiu, pe Singurul Siu Fiu, care Se face Om si Care cheama pe
oameni s3 se uneasci cu El i Care mijloceste intrarea acestora, de-
veniti fratii Sai, in intimitatea Presfintei Treimi: «Ca toti sa fie una,
dupd cum Tu, Parinte, intru Mine si Eu intru Tine, asa si acestia in
noi sa fie una... ca si vada slava Mea, pe care Mi-ai dat-o» (loan 17,
21-24). «Tatal Sau» devine «Tatal lor» (Ioan 20, 17) si El ne invata
s indraznim a spune: «Tatal nostru Care esti in ceruri...».



NOUL LEGAMANT 151

cat violenta celor nedrepti face eforturi sa-1 inlature prin
prigoniri, cu atdt mai mult puterea lui Dumnezeu ampli-
ficad vocea adevarului. Hristos a fost rastignit pentru a fi
redus la ticere, dar vocea Celui Inviat a cuprins intreg
pamantul.

9. Fericiti veti fi cand va vor ocdri §i vd@ vor
prigoni §i vor zice tot cuviantul rdu impotriva voastrd,
mintind din pricina Mea; bucurati-va si vd veseliti cd
plata voastra multd este in ceruri

_Domnul subliniaza ca prigonirea nu aduce feri-
cirea Imparatiei, decat daca cel prigonit este cu adevirat
nevinovat, daca ocara este mincinoasi, deci, daca vic-
Eima este un martor al Adevarului, adica al lui Hristos
Insusi. Aceasta o explicd Apostolul Petru in intdia sa
epistold: «Caci aceasta este placut lui Dumnezeu, sa su-
fere cineva intristari, pe nedrept, cu gandul la El. Caci
ce lauda este daca, pentru gresala, primiti bataie intru
rabdare? lar daca, pentru binele facut, veti patimi si
veti ribda, aceasta este placut lui Dumnezeu. Céaci spre
aceasta ati fost chemati, ca si Hristos a patimit pentru
voi, lasdndu-va pilda ca sa si pasiti pe urmele Lui, Care
n-a savarsit nici pacat, nici s-a aflat viclesug in gura Lui,
si Care, ocarat fiind, nu raspundea cu ocara; suferind nu
ameninta, ci Se lasa in stirea Celui ce judeca cu drepta-
te» (1 Petru 2, 19-23).

In El se intrupeaza cu adevarat toate Fericirile.
Fericirile constituie prefata luminoasa a Predicii de pe
munte. Ele sunt urmate de un sir de porunci care ne cer
acea rasturnare, schimbare a inimii, a modului de yia;a'l;
acea convertire care va face din noi cetdteni ai Impa-
ratiei lui Dumnezeu, vietuind, desigur, inca in aceasta
lume, dar ca straini, pentru ca de acum inainte, adevéra-
ta noastra patrie va fi Imparatia lui Dumnezeu, «cici voi



152 VESTIREA IMPARATIEL

ati murit §i viata voastra este ascunsa cu Hristos in Dum-
nezeu» (Coloseni 3, 3): «Céci crestinii nu se deosebesc
de ceilalti oameni nici prin tard, nici prin limba, nici prin
imbracaminte. Ei nu locuiesc in orase care sd fie numai
ale lor proprii, ei nu se slujesc de vreun dialect propriu,
felul lor de viata nu are nimic particular(...). Ei se confor-
meaza obiceiurilor locale in imbriacaminte, hrana, felul
de viata, pastrand in acelasi timp legile extraordinare si
cu adevarat paradoxale ale lumii lor spirituale.

Ei locuiesc fiecare in propria lor patrie, dar ca
«straini» domiciliati in ea. Ei se achita de toate indatori-
rile cetatenesti, suportand toate sarcinile ca nigte straini.
Orice tara le este patrie, orice patrie le este tara strdina.
Ei se casdtoresc ca toatd lumea. Ei sunt in trup, dar nu
triiesc potrivit trupului; isi petrec viata pe pamant, dar
sunt cetateni ai cerului» (Epistola catre Diognet)'.

Convertirea inseamna schimbarea inimii care re-
zulta din aceea cid omul tinde de acum inainte, cu toata
fiinta sa spre imparatia lui Dumnezeu, pe care o doreste
cu toatd caldura, incat se simte exilat in aceastd lume:
inima sa este altfel si intreaga sa comportare e transfor-
mata prin aceasta.

Cand un adolescent se indragosteste, centrul tu-
turor preocupdrilor sale este iubita sa. El nu viseaza de-
cat la ea, nu se gandeste decét la ea. Ei bine, un crestin
este un indragostit de Dumnezeu, e atat de fermecat de
intdlnirea cu Mirele dumnezeiesc, cu Dumnezeul fe'}cut
Om, incat nu mai traieste decat pentru El si pentru Im-
paratia Sa.

Copilul: Astfel de crestini n-am intalnit deloc!
Bitranul: lisus a spus despre ucenicii Sai: «Voi
«sunteti sarea pamantului; daca sarea se va strica, cu ce

15 Scrisoarea catre Diognet, trad. H. I. Marrou, Paris Cerf, 1965,
pp. 63-64.



NoOUL LEGAMANT 153

se va sara? De nimic nu mai e buna decat sa fie aruncata
afara si célcata in picioare de oameni» (Matei 5, 3). Vai,
prea adeseori, botezati din obisnuinta, frecventand bise-
rica dintr-o vaga dorinta de reculegere, noi avem de fapt
o comportare identicad cu a necredinciosilor §i ne justifi-
cam tot asa de egoist ca si ei: suntem niste crestini «cal-
dicei» care si-au pierdut vigoarea. Cum dar sa te miri
dacd lumea nu mai da atentie mesajului nostru, pentru
ca de fapt noi apartinem lumii i nu avem decat eticheta
Imparatiei lui Hristos?

Dumnezeu a spus: «Oh, de ai fi rece sau fierbin-
te! Astfel, fiindca esti céldicel, nici rece, nici fierbinte,
am sa te vars din gura Mea» (Apocalipsa 3, 15-16). Tu,
cel putin, te rog nu fii un caldicel. Invatatorul nostru a
spus: «Voi sunteti lumina lumii; nu se poate o cetate afla-
ta pe varf de munte sa se ascunda. Nici nu aprind faclie
si 0 pun sub obroc, ci in sfesnic, si lumineaza tuturor
celor din casd» (Matei 5, 14-16). «Asa sa lumineze lumi-
na voastra inaintea oamenilor, asa incat sa vada faptele
voastre cele bune si sa slaveasca pe Tatil vostru Cel din
ceruri» (vs.16). De-ai fi dintre cei care vor prilejui oame-
nilor sd-L slaveasca pe Dumnezeu !

Copilul: Cum, deci, sd nu fii printre caldicei?

Bitranul: Hristos ne cere sd mergem mai presus
de Legea lui Moise. Acesta, prin cea de-a saptea porunca,
spunea: «Sa nu ucizi; acela care va fi ucis pe cineva sa fie
pedepsit de judecator». Dar Domnul lisus invata: «Oricine
uraste pe fratele sau este ucigas de oameni...» (1 Ioan 3,
15). «... Oricine se manie pe fratele sdu e vrednic de osan-
di... Deci, daca iti vei aduce darul tau la altar si acolo iti
vei aduce aminte ca fratele tdu are ceva impotriva ta, lasa
darul tiu acolo, inaintea altarului si mergi intai si impaca-
te cu fratele tau si apoi, venind, adu darul tau» (Matei 5,
22-25). De aceea un crestin inainte de a indrazni sa ia parte
la dumnezeiasca Liturghie si sd ofere dar lui Dumnezeu,



154 VESTIREA iMPARATIEl

odatd cu preotul, pdinea si vinul, pentru a se impartasi
apoi cu Trupul si Sangele lui Hristos, trebuie mai intai sa
mearga sd-si ceara iertare tuturor care au ceva impotriva
lui si sa se Impace cu ei. Dacé nu, el se impartaseste sub
semnul judecatii si al condamnaérii. Dumnezeiasca Litur-
ghie este sarbatoarea impéacarii. Legea lui Moise invata
prin cea de-a sasea porunca: «Sa nu fii desfranaty; dar
Domnul spune: «Ca oricine se uita la femeie poftind-o, a
si savarsit adulter cu ea in inima lui» (Matei 5, 28). Dom-
nul nu priveste numai actul, ci El «cerceteaza rarunchii
si inimile», vede dorintele ascunse care motiveaza actele;
ceea ce trebuie sa schimbam sunt chiar dorintele noastre:
trebuie sd lasam sa patrunda Duhul Domnului in adéncul
inimii noastre pentru ca nu doar si nu facem rau, dar nici
sd nu mai avem dorinta sa-1 facem.

S-a spus iardsi: «Cine va ldsa pe femeia sa, sa-i
dea carte de despartire. Eu insa va spun voua: «cine va
lasa pe femeia sa, in afara de cauza de desfranare, o face
sd sdvarseasca adulter, si cine va lua pe cea lasata savar-
seste adulter» (Matei 5, 31-32). Acest text consfinteste
monogamia'®. «Pentru invartosarea inimii voastre — va
spune Domnul — ingadduia Moise divortul, dar din ince-
put nu a fost asa» (Matei 19, 8)"".

S-a spus: «Sa nu juri stramb, ci sa tii Tnaintea
Domnului jurdmintele tale. Eu insa va spun voud: sa nu
va jurati nicidecum nici pe cer, fiindca este tronul lui
Dumnezeu, nici pe pamant, fiindca este asternut al pi-
cioarelor Lui, ci cuvantul vostru si fie: ceea ce este da,
da; si ceea ce este nu, nu; iar ceea ce este mai mult decét

!¢ Monogamia este casatorie exclusiva a unui singur barbat cu o
singura femeie.

17 La fel, Biserica Ortodoxa, daca iarta divortul, precum Hristos a
iertat pe femeia adulterd, nu-1 indreptéteste; atunci cand celebreaza
casatoria unui divortat, face un act de milostivire, ca s& nu lase un
pacatos in disperare, ii da posibilitatea de mantuire prin pocdinta.



NOUL LEGAMANT 155

aceasta, de la cel rau este» (Matei 5, 33, 34). Numai min-
cinosii au nevoie si jure.

«Ati auzit ca s-a zis: ochi pentru ochi si dinte pen-
tru dinte. Eu insa va spun voua: Nu va impotriviti celui
rdu; iar cui te loveste peste obrazul drept, intoarce-i si pe
celalalt. Celui ce voieste sa se judece cu tine si sa-ti ia ha-
ina, lasa-i si cimasa» (Matei 5, 38-40 si Luca 6, 29). lata
unul din textele cele mai uimitoare din Noul Testament.
Numai printr-un act de incredere totala in intelepciunea
lui Dumnezeu, vorbind prin Fiul Sau, poate crestinul sa
puna in practica aceastad porunca ce apare ca fiind con-
trara bunului simt; dar ceea ce e nebunie pentru oameni
este Intelepciunea lui Dumnezeu, intelepciune care poa-
te invia mortii (1 Corinteni 1, 23-25). Nu putem intelege
0 asemenea poruncd decat punand-o in practica, fiindca
atunci, renuntand la orice calcul omenesc, ne lasiam in
voia lui Dumnezeu Atotputernicul pe care il intalnim.

Ati auzit «ca s-a zis: Sa iubesti pe aproapele tau
si s urasti pe vrajmasul tau. lar Eu va zic voua: iubiti
pe vrajmasii vostri, binecuvantati pe cei ce va blestema,
faceti bine celor ce va urasc si rugati-va pentru cei ce va
vatama si va prigonesc. Ca sa fiti fiii Tatalui vostru Cel
din ceruri, ca El face sa rasara soarele peste cei rai si
peste cei buni si trimite ploaie peste cei drepti si peste cei
nedrepti. Caci daca iubiti pe cei ce va iubesc, ce rasplata
veti avea? Au nu fac si vamesii acelasi lucru? Si daca
imbratisati numai pe fratii vostri, ce faceti mai mult? Au
nu fac si paganii acelasi lucru? Fiti dar voi desavarsiti,
precum Tatal vostru Cel ceresc desavarsit este» (Matei
5, 43-48).

Iubirea vrajmasilor este intr-adevar semnul dis-
tinctiv al crestinului. «Caci Hristos, inca fiind noi nepu-
tinciosi, la timpul hotarat a murit pentru cei necredin-
ciosi. Caci cu greu va muri cineva pentru un drept; dar
pentru cel bun poate se hotaraste cineva sa moard. Dar



156 VESTIREA IMPARATIEI

Dumnezeu isi aratd dragostea Lui fata de noi prin aceea
cé, pentru noi, Hristos a murit cdnd noi eram inca paca-
tosi» (Romani 5, 6-8). Fata de o asemenea iubire, cum pu-
tem ardta iubirea noastra decat iubind si noi pe vrajmasii
nostri in care se ascunde chipul Sau! Rugandu-se pentru
prigonitorii lor, mucenicii au cucerit lumea romana pen-
tru Hristos; aratdndu-ne iubirea noastrd pentru dusmani
vom putea cuceri lumea moderna pentru Hristos.

Purtarea unei fetite, acum cativa ani, intr-o tard nu
prea departatad de a noastra in care crestinii sunt prigoniti,
ilustreaza acest adevar: mama sa, care fusese arestata si
trimisa in deportare pentru ca vestea pe fata Evanghelia,
murise intr-un lagar. Cand a sosit ziua aniversarii mamei
sale 1n care copilul obisnuia sa-i facd un dar, in fiecare
an, un buchet de trandafiri, micuta 1si aminti cd mama sa
ii spunea: «un crestin trebuie sa-si iubeasca dusmanuly.
Atunci ea cumpara un buchet de trandafiri si tremurand
toata, merse sd-1 duca la comisariat, ofiterului de politie
din ordinul céruia fusese arestatd mama sa. Acesta des-
coperi in acea clipa iubirea lui lisus Hristos si a devenit
crestin.

Cuvoisul Siluan, un céalugar rus din muntele
Athos, care a murit in anul 1938, zicea:

«Cine nu iubeste pe dusmanul sdu nu va gusta din
dulceata Duhului Sfant.

Domnul Insusi ne invata sa ne iubim dusmanii, sa
simtim si sa patimim cu ei, ca i cum ar fi propriii nostri
copii.

Duhul Sfant este iubire care umple inimile sfinti-
lor cetateni ai cerului... Existd oameni care doresc dug-
manilor lor si dusmanilor Bisericii pedepsele si chinurile
focului vesnic. Gandind astfel, ei nu cunosc iubirea lui
Dumnezeu. Cine are iubirea i smerenia lui Hristos plan-
ge si se roagd pentru toatd lumeay.

«Luati aminte ca faptele dreptatii voastre sa nu



NoOUL LEGAMANT 157

le faceti Inaintea oamenilor ca sa fiti vazuti de ei... Cand
faci milostenie, nu trambita inaintea ta, cum fac fatar-
nicii in sinagogi si pe ulite, ca sa fie slaviti de oameni...
Cand faci milostenie, sd nu stie stdnga ta ce face dreapta
ta.. Cand te rogi intrd in camara ta si, inchizand usa,
roagd-te Tatélui tau Care este in ascuns, si Tatal tau, care
vede in ascuns, iti va rasplati tie» (Matei 6, 1-5; 16-18).

Domnul ne cere, asadar, sd nu facem binele spre
a dobandi admiratia oamenilor, ci numai din credinta,
pentru a placea lui Dumnezeu: «Tot ce nu este din cre-
dinta este pacat» (Romani 14, 23). Sa ne regasim deci
dorinta actului gratuit, dezinteresat, facut pentru Dum-
nezeu §i numai pentru Dumnezeu spre a-I arata ca i noi
i1 iubim.

Cand va rugati, nu spuneti multe ca paganii, ca ei
cred ca in multa lor vorbarie vor fi ascultati. Deci nu va
asemanati lor, ca stie Tatal vostru de cele ce aveti trebu-
inta mai inainte ca sa cereti voi de la El. Deci, voi asa sa
va rugati:

Tatal nostru, Care esti in ceruri,

sfinteascd-se numele Tdu;

vie impardtia Ta;

facd-se voia Ta, precum in cer §i pe pdmdnt.

Pdinea noastrd cea spre fiinta '®

dd-ne-o noud astazi,

Si ne iartd noud greselile noastre,

precum §i noi iertdm gregitilor nostri.

Si nu ne duce pre noi in ispitd,

ci ne izbdvegte de cel rau.

Cad a Ta este impdrdtia §i puterea

si slava in veci.

Amin! (Matei 6,7-13).

' Traducerea literala ar fi «painea noastra cea de toate zilele», ceea
ce se poate aplica atat pdinii obisnuite, cat si Painii Vietii, adica
Eubharistiei.



158 VESTIREA IMPARATIEI

«Nu vi adunati comori pe pamant, unde molia si
rugina le strica si unde furii le sapa si le fura, ci adunati-
vd comori in cer, unde nici molia, nici rugina nu le strica,
pentru ca unde este comoara voastra, acolo va fi §i inima
voastra... Nimeni nu poate sa slujeasca la doi domni, caci
sau pe unul il va uri si pe celalalt il va iubi, sau de unul
se va lipi si pe celalalt il va dispretui; nu puteti sa slujiti
lui Dumnezeu si lui Mamona (zeul banului). De aceea
zic voud: nu va ingrijiti pentru viata voastra ce veti man-
ca, nici pentru trupul vostru cu ce va veti imbréca; au
nu este sufletul mai mult decat hrana si trupul mai mult
decat imbracdmintea?

Priviti la pasarile cerului, ca nu seaména, nici nu
secera, nici nu aduna in hambare, si Tatal vostru Cel ce-
resc le hraneste. Oare nu sunteti voi mai mult, mai pre-
sus decat ele? Si cine dintre voi, ingrijindu-se, poate sa
adauge staturii sale un cot? Iar de imbracaminte de ce va
ingrijiti? Luati seama la crinii cdmpului cum cresc: nu se
ostenesc, nici nu torc. Si va spun voua ca nici Solomon,
in toata mdretia lui, nu s-a imbracat ca unul din aces-
tia. Iar daca iarba cAmpului, care astazi este, $i maine se
arunca in cuptor, Dumnezeu astfel o imbracd, oare nu
cu mult mai mult pe voi, putin credinciosilor? Deci nu
duceti grija, spunand: Ce vom manca, ori ce vom bea, ori
cu ce ne vom imbrica? Ca dupa toate aceastea se stradu-
iesc paganii; stie doar Tatal vostru Cel ceresc cd aveti ne-
voie de ele. Cautati mai intai imparatia lui Dumnezeu si
dreptatea Lui si toate acestea se vor adauga voud. Nu va
ingrijiti de ziua de maine, céci ziua de maine se va ingriji
de ale sale. Ajunge zilei rautatea ei» (Matei 6, 19-34).

Bitranul: O, prietenii mei, nu vedeti ca tot progra-
mand, socotind, prevazand, bazandu-ne pe stiinta si pe teh-
nica noastrd nu mai lasam loc proniei lui Dumnezeu? Stiinta
noastra nu mai lasd loc interventiei lui Dumnezeu in viata



NOUL LEGAMANT 159

noastra? Un ginecolog spunea de curdnd, ca unele femei tine-
re fac astfel incét copiii lor sa nu se nasca in luna lor de con-
cediu. Suntem pe cale si reconstruim Turnul Babel, socotin-
du-ne mai puternici decdit Dumnezeu. Sa-1 ascultam mai bine
pe psalmistul care ne spune: «De n-ar zidi Domnul casa, in
zadar s-ar osteni cei ce o zidesc; de n-ar pazi Domnul cetatea,
in zadar ar priveghia cel ce o pazeste» (Psalmul 126, 1). Mun-
ca cea mai grea, tehnicile cele mai savante, sunt sortite pieirii
si neantului daca Dumnezeu nu ia §i El parte: semanatorul
ara si seamana, dar Creatorul este acela care, in timp ce el
doarme, face sa creasca graul. Acelasi orgoliu nebunesc, care
ii face pe oameni sa creada ca nu mai au nevoie de Creator,
pentru ca cred ca au devenit ei singurii creatori, ii aduce sa se
instaureze in locul Sau si sa se erijeze in judecatori ai fratilor
lor. Or, judecata nu apartine decat lui Dumnezeu. De aceea
Domnul le spune.: «Nu judecati ca sé nu fiti judecati. Caci cu
judecata cu care judecati $i cu masura cu care masurati, vi se
va masura. De ce vezi paiul din ochiul fratelui tau si barna
din ochiul tau nu o vezi?... Fatarnice, scoate intai barna din
ochiul tau si atunci vei vedea sa scoti paiul din ochiul fratelui
tau» (Matei 7, 1-5).

Sé marturisim deci ca inteligenta cu care omul jude-
ca, aceea de care se foloseste spre a zidi sau spre a seména,
i-a fost data lui. S marturisim ca fara Creator, nu putem face
nimic: «Dar intorcandu-Ti Tu fata Ta, se vor tulbura: lua-vei
duhul lor si se vor sfarsi si in tarana se vor intoarce» (Psalmul
103, 104).

Astfel fiind, sa invatam din nou sa cerem: «Cereti $i vi
se va da; cautati si veti afla; bateti si vi se va deschide. Ci ori-
cine cere ia, cel care cauti afla si celui care bate i se va deschi-
de. Sau cine este omul acela intre voi, care, de va cere fiul sau
pdine, oare el i va da piatra? Sau, de-i va cere peste, oare el ii
va da sarpe? Deci, daci voi rai fiind, stiti sa dati daruri bune
fiilor vostri, cu cat mai mult Tatal vostru Cel din ceruri va da
cele bune celor care cer de la EI?» sau: «... Tatal vostru Cel
din ceruri va da Duh Sfant celor care il cer de la El» (Matei 7,
7-10 si Luca 11, 9-13). Dar noi, in timp ce cerem atatea lucruri
inutile, care ne sunt sugerate de cel rau, omitem de cele mai



160 VESTIREA iMPARATlEl

multe ori sd cerem darul esential «comoara tuturor bunurilor»,
izvorul tuturor bogétiilor adevarate, pe Duhul Sféant.

Cand Motovilov, ucenicul Sfantului Serafim I-a intre-
bat: «Care este scopul vietii crestine?», Sfantul Serafim a ras-
puns: «Dobéandirea Duhului Sfant!». I-ai cerut lui Dumnezeu
sa-ti dea Duhul Lui Cel Sfant? El este Acela Care te va ajuta:
«toate cate doriti sa va facd voua oamenii, asemenea si voi
faceti lor, ca aceasta este Legea si proorocii» (Matei 7, 12).

Concluzia intregii predici: «Multi imi vor zice in ziua
aceea: Doamne, Doamne, oare, nu in numele Tau am prooro-
cit, au nu in numele Tau am scos demonii, nu in numele Tau
minuni multe am facut? Si atunci voi marturisi lor: Niciodata
nu v-am cunoscut pe voi. Departati-va de la Mine cei ce lucrati
faradelegea. De aceea, oricine aude aceste cuvinte ale Mele si
le indeplineste se va asemana barbatului intelept care a cladit
casa lui pe stdnca. A cazut ploaia, au venit riurile mari, au su-
flat vanturile si au batut in casa aceea, dar ea n-a cazut, fiindca
era intemeiata pe stdnca» (Matei 7, 22-25). Sa cladim deci vie-
tile noastre pe stanca, sa consacram viata noastra indeplinirii
vointei Tatalui si cautarii imparatiei lui Dumnezeu.

Cuviosul Siluan spunea: «Cel care a cunoscut dul-
ceata iubirii lui Dumnezeu prin experienta, stie ca imparatia
lui Dumnezeu este inlduntrul nostru. Fericit cel ce iubeste
smerenia, fericit cel ce iubeste pe fratele sdu; cine iubeste pe
fratele sau are in inima sa, in mod viu, Duhul lui Dumnezeu
care ii da pace si bucurie...»

Imparitia lui Dumnezeu este prezenta lui Dumnezeu
in inima noastra, este transformarea intregii noastre fiinte de
cidtre Dumnezeu, este legimantul vesnic dintre om si Creato-
rul sdu: «Niciodata nu voi uita invataturile Tale; in ele Tu imi
dai viata; al Tau sunt eu, mantuieste-ma... Doresc mantuirea
Ta, Doamne, Legea Ta toata desfatarea mea...» (Psalmul 118).
Aceastd fraza a Psalmistului din Vechiul Testament exprima
deja spiritul Noului Legdmant: Legea nu se prezintd ca un
ordin exterior de care ascultd cu parere de rau, din interes
sau din frica. De acum inainte ea va putea «sa faca desfatarea
noastra» pentru ci va izvori din adancul inimii noastre in
care va fi pusid. Inima cea schimbata, inima cea convertita,



Noul. LEGAMANT 161

«inima cea de piatrd» devenitd «inima de carne» (lezechiel
36, 26-27), pentru ci Dumnezeu insusi vine si locuiasca in
ea prin Duhul Sau Cel Sfant, astfel este inima care va putea
primi imparatia lui Dumnezeu.

D) CALEA IMPARATIEI

In timpul Vechiului Legamant de pe Sinai, cand
prin pustie, poporul lui Dumnezeu mergea spre Tara Fa-
gaduintei, ceea ce il tinea pe calea cea dreapta era cre-
dinta, ascultarea legii, ascultarea de poruncile lui Dum-
nezeu. «Legea ne-a fost cdlduza spre Hristos» (Galateni
3, 24).

Odata cu Noul Legamant vom descoperi un drum
nou spre care aceasta cidlauza ne duce. Legea este pre-
gatirea necesara, stadiul preliminar pe care trebuie sa-1
strabatem pentru a descoperi acest drum nou. Intr-ade-
vir, cand lisus va spune Apostolilor sdi: «Unde ma duc
Eu, voi stiti si stiti si calea» si Toma I-a zis: «Doamne,
nu stim unde Te duci; si cum putem sti calea?», lisus i-a
zis: «Eu sunt Calea, Adevirul si Viata» (Ioan 14, 4-6).
Asadar, Calea care duce la Imparatie nu este un lucru,
un cod, un manunchi de porunci, ci este Cineva, o Per-
soana, lisus fnsu$i, Hristos-ul, Fiul lui Dumnezeu. Pen-
tru a apuca pe aceasta Cale trebuie, asadar, nu a asculta
de aceasta Lege, ci de a se uni cu aceastd Persoana, a
se impreuna cu Hristos, a-si pune increderea in El, a se
altoi pe El, a crede in El: aceasta e ceea ce se numeste
credinta: «iar dacd a venit credinta, nu mai suntem sub
calauzay (Galateni 3, 25).

E) CREDINTA

Doua vindecari ce ne sunt redate de Evanghelistii
Marcu si Luca ne vor ajuta sa intelegem ce este credinta:



162 VESTIREA IMPARATIEI

VINDECAREA LUNATECULUI

(Marcu 9, 14-29) X

Un om din multime a zis: Invatatorule, am adus
la Tine pe fiul meu, care are duh mut. Si oriunde il apuca,
il arunca la pamant si face spume la gura si scrasnes-
te din dinti si Intepeneste. Si am zis ucenicilor Tai sa-1
alunge, dar ei n-au putut. — Iar El, raspunzand lor, a zis:
O, neam necredincios, pana cand voi fi cu voi? Pina cand
va voi rabda pe voi? Aduceti-l la Mine! Si l-au adus la EL
Si vazandu-l pe lisus duhul indata a zguduit pe copil si,
cazand la pamant, se zvarcolea spumegand. Si l-a intre-
bat pe tatil lui: Cata vreme e de cand i-a venit aceasta?
Iar el a raspuns: Din pruncie. Si de multe ori l-a aruncat
si in foc si in apa ca sa-1 piarda. Dar de poti ceva, ajuta-
ne, fiindu-Ti mila de noi. Iar lisus i-a zis: «De poti crede,
toate sunt cu putinta celui ce crede». $i indatd strigand
tatdl copilului a zis cu lacrami: «Cred, Doamne! Ajuta
necredintei mele».

Iar Tisus, vdzind ca multimea d& navala, a certat
duhul cel necurat, zicandu-i: «Duh mut si surd, Eu iti
poruncesc: iesi din el si sa nu mai intri in el!». Si racnind
si scuturdndu-1 cu putere, duhul a iesit.

In ciuda slabiciunii si a indoielii sale, acest om isi
pusese intreaga sa nddejde si incredere in lisus Mantu-
itorul, care l-a salvat pe copilul lui din chinurile diavo-
lului.

SLUGA SUTASULUI

(Luca 7, 1-10)

La fel, un ofiter roman, care avea un servitor grav
bolnav, a venit sd-i ceard lui lisus sid-l vindece. lisus a
acceptat s merga la bolnav. Dar ofiterul spusese ca nu
este nevoie sa se deplaseze: «Si eu am ostasi sub ordinele
mele; le spun: «vinoy si ei vin, «mergi» si ei se duc. Or,
eu nu sunt vrednic sd intri sub acoperisul meu; spune



NoOUL LEGAMANT 163

doar un cuvant si sluga se va vindeca». Ofiterul pagan
presimtea prin lisus atotputernicia lui Dumnezeu; cuvin-
tele sale umplura de admiratie pe lisus: «Cu adevarat,
nici in Israel (care era totusi poporul ales) nu am gasit
atata credintd; Si intorcandu-se cei trimisi acasa, au gasit
sluga sanatoasa».

Increderea sutasului in lisus este asa de mare in-
cat 1 se reveleaza cé puterea sa este aceea a Creatorului
Insusi. E ceea ce recunoaste Simon Petru cand raspunde
lui lisus la intrebarea pusa ucenicilor Sai, «Dar voi Cine
spuneti ca sunt?»: «Tu esti Hristosul, Fiul lui Dumnezeu
Celui viu» (Matei 16, 16).

«Toate sunt cu putinta celui ce crede» (Marcu 9,
23), spunea lisus tatalui celui lunatec; aceasta nu inseam-
nd ca cel credincios foloseste pentru faima sa proprie
atotputernicia lui Dumnezeu pentru a-i uimi pe ceilalti
oameni prin minuni. Aceasta inseamna ca omul care-si
pune increderea in lisus iese din limitele sale omenesti,
este eliberat de piedicile sale pamantesti, de contradictiile
sale, pentru ca, prin credinta sa, el se uneste cu Acela pe
Care-L recunoaste Om si Dumnezeu, si ca este de acum
inainte dus de Hristos spre Imparatia lui Dumnezeu.

Aceasta este mantuirea. Si credinta este cea care
mantuieste. «Credinta ta te-a mantuit» 1i spune lisus fe-
meii cu curgere de sange. «Crede numai», 1i spune lui
[air, mai marele sinagogii, a carui fatd tocmai murise.
(Matei 9, 22; Marcu 5, 36). Credinta deschide, deci, usa
imparéatiei. Omul adera la Hristos printr-un act suveran,
liber si Hristos il primeste in Imparatia Sa.

TALHARUL DE PE CRUCE

(Luca 23, 40-43)

Cand talharul era pe cruce, tintuit alaturi de lisus
pe o cruce intru totul aseménatoare cu a Sa, recunoagte
in Iisus pe imparatul, pe Hristos-ul lui Israel, intrdnd prin



164 VESTIREA IMPARATIEI

moarte in imparatia Sa dumnezeiasca si cand muribund
si el, 1i strigd cu incredere, cu credintd: «Adu-Ti aminte
de mine, Doamne, cind vei veni in imparatia Tay, lisus
ii raspunde: «Astazi vei fi cu Mine in rai» (Luca 23, 43).
Credinta mantuieste pe asasin de moartea cea adevarati;
murind, el intra in adevarata viata: «Cine crede in Mine,
chiar de va muri, va tréi §i oricine trdieste si crede in
Mine, nu va muri in veac» (Ioan 11, 25-26).

Copilul: Talharul a murit pe crucea sa la fel ca si Ii-
sus. Atunci cum poti sd spui cd credinta sa l-a salvat de la
moarte?

Bitranul: Exista doua vieti: viata veche, aceea pe
care o primim venind pe lume, care este viata celui pe care
Sfantul Apostol Pavel il numeste «omul de lut». Aceasta viata
trebuie mai devreme sau mai tirziu, sa o pierdem, cici e de
scurtd duratd. in cazul tilharului, ea s-a terminat pe cruce.
Si, apoi exista viata cea noua, viata adevirata, aceea pe care
o triieste Dumnezeu, viata vesnici, viata dumnezeiasci, pe
care o primim inca din aceastd lume prin credinta si botez:
ea este ceea ce lisus numeste: cea de-a doua nastere. Aceasta
viata nu are sfarsit, este viata vesnica pe care Domnul o da
inca din aceasta lume celor ce cred in El. Céand tédlharul a
crezut in lisus si I-a spus: « Adu-Ti aminte de mine, Doamne,
cand vei veni in imparatia Ta», el s-a nascut la aceasta viata
noua, asupra careia moartea trupului nostru de lut nu are nici
o putere; El s-a nascut la viata cetatenilor imparatiei lui Dum-
nezeu, de aceea lisus ii spune: «Astazi vei fi cu Mine in rai».
Adevirata viata incepe in lumea aceasta prin credinta, creste
dincolo de moarte in imparatia lui Dumnezeu: ea este aceea
pe care lisus o fagaduieste poporului Sau in Noul Legdmaént.

_ F) NOUL LEGAMANT
SI INDUMNEZEIREA OMULUI

Putem acum si intrevedem ce este Noul Lega-
mant. Nu este doar un pact intre Dumnezeu i om, un
simplu schimb de promisiuni, un simplu acord intre doua



NoUL LEGAMANT 165

parti. Noul Legamant este mai mult; este o legatura inti-
ma, conjugald, nuptiald intre Dumnezeu si om. Aceasta
unire totald a lui Dumnezeu cu neamul omenesc, prefi-
guratd in Vechiul Testament, se implineste in persoana
lui lisus Hristos, Dumnezeu facut Om, Dumnezeu ade-
varat si Om adevarat.

Cand Fiul lui Dumnezeu S-a facut Om, cand
«Logosul» sau Verbul sau Cuvantul S-a intrupat, venind
sa sdlasluiascd in pantecele Fecioarei Maria, pentru a
da nagtere Pruncului lisus, Dumnezeu S-a unit cu firea
omeneascd. Dumnezeu a venit spre om: este interventia
Fiului lui Dumnezeu, cercetind oamenii.

Cand un om isi pune increderea in lisus Hristos,
Hristos i trimite Duhul Sfént si, odata cu El, viata in
Dumnezeu: este natura umana care se uneste cu dum-
nezeirea. La prima interventie, Dumnezeu participa la
viata umana, Dumnezeu S-a facut Om. In cea de a doua
interventie, omul participa la viata dumnezeiasca prin
harul pe care Hristos il trimite celui ce crede in El: Iisus
Hristos trimite harul Sau omului si omul se sfinteste deci
prin harul sfintitor dat lui de Hristos.

Copilul: Daca oamenii ar putea sa devina dumnezei
sau semizei, ar fi multi din acestia, ceea ce tu spui ca este
paganism!

Bitranul: Cand, la apusul soarelui, geamurile casei
devin cu totul stralucitoare si rosii pentru ca reflecta lumina
soarelui, nu sunt mai multi sori. Nu e decét un soare; dar fi-
ecare geam daca e bine asezat, poate reflecta lumina sa si sa
devina astfel un mic soare. Lumina care striluceste in fiecare
geam nu e produsa de geam si nu-i apartine. Este unica lumi-
na care vine de la unicul soare si care face din fiecare geam
un chip al soarelui.

La fel, prin credinta, fiecare om primeste lumina
lui Dumnezeu — Sfantul Duh pe care il trimite Hristos: El
straluceste atunci de aceastd Lumina dumnezeiasca, el este



166 VESTIREA IMPARATIEI

«indumnezeit» de Dumnezeul Unic, Care Se daruieste, il lu-
mineaza, il patrunde, il face plin de lumina Sa, il transforma
prin prezenta Sfantului Duh. Acesta este Noul Legamant,
adica unirea lui Dumnezeu si a omului. Dumnezeu facut Om,
daruiste pe Dumnezeu omului care crede in El



CAPITOLUL IV

SANGELE NOULUI LEGAMANT

Sﬁ ne reamintim cd Moise in momentul incheierii Ve-
chiului Legdmant, a luat sdnge de taur si a stropit cu
el altarul si poporul spunand: « Acesta este sangele Lega-
mantului pe care l-a incheiat Domnul cu voi» (Iesire 24,
8). Aceastd descriere foarte patrunzatoare ne apare poate
barbara si potrivita unei epoci indepartate si depasite.

Or, iata ca atunci cand lisus murea pe Cruce, un
soldat a strapuns cu lancea coasta Sa pentru a se asigura
cd intr-adevar murise, si Sfantul Ioan, care era acolo, la
piciorul Crucii si vedea scena, scrie in Evanghelia sa:
«Ci unul dintre ostasi cu sulita a impuns coasta Lui §i
indata a iesit sdnge si apa. Si cel ce a vdzut a marturisit §i
marturia lui e adevarata; si acela stie ca spune adevarul,
ca si voi sa credeti» (Ioan 19, 34-35).

In timp ce lisus isi varsa singele pe cruce, Se
ruga pentru pacatosi, zicand: «Parinte, iartd-i ca nu stiu
ce facy. Oferindu-si viata, El cere iertarea noastra si o
obtine, deoarece:

«El fusese strapuns pentru picatele noastre si
zdrobit pentru farddelegile noastre. El a fost pedep-
sit pentru mantuirea noastrd §i prin ranile Lui noi
toti ne-am vindecat (...). S-a luat de pe pamant viata
Lui! Pentru faradelegile poporului Meu a fost adus spre
moarte (...). Prin suferintele Lui, Dreptul, Sluga Mea, va
indrepta pe multi, si faradelegile lor le va lua asupra Sa»
(Isaia 53, 5-12).



168 VESTIREA iMPARATlEI

Séngele varsat de lisus, Mielul nevinovat Care
ridicd pacatele lumii, ne uneste din nou cu El printr-un
Legamant Nou.

Iatd ceea ce lamuresc cuvintele ciudate pronuntate
de Domnul, in ajunul mortii Sale: in timpul ultimei cine
pe care a luat-o cu ucenicii Sii, in seara de Joia Mare si
care se numeste si Cina" cea de taina, El a luat péine, a
multumit, a frant-o §i a dat-o ucenicilor Sai, spunind:
«Luati, mancati, acesta este trupul Meu, care se frange
pentru voi spre iertarea pacatelor», apoi a luat paharul,
a multumit si l-a dat apostolilor Sai, zicand: «Beti din
acesta toti, acesta este sangele Meu, al Legii celei noi,
care pentru multi se varsa spre iertarea pacatelor».

Vechiul Legdmant fusese pecetluit prin singele
taurilor, dar Noul Legidmant este incheiat prin darul lui
Hristos, varsandu-Si propriul sdnge si dandu-Si viata
pentru ca oamenii iertati sd poata fi uniti cu Dumnezeu
si sd primeasca de la El Viata pe care El o di si Lumina
care vine de la El

Cu prilejul Vechiului Legdmant, Moise singur
avusese acces in Muntele Sfant, unde fata sa fusese
patrunsd de lumina dumnezeiasca (Iesire 34, 35). Dar,
odatd cu Noul Legamant catapeteasma Templului care.
despartea Sfanta Sfintelor de locul in care se adunau cre-
dinciosii, a fost sfasiati, de aceea usile imparitesti de la
altarele bisericilor noastre sunt deschise atunci cand cei
care se impartasesc vin spre Potir: tot poporul are acces
la Lumina de pe Muntele Sfant. Caci sangele Noului Le-
gamant a fost varsat pentru multi spre iertarea pacatelor;
acesta este motivul pentru care, dupa ce ne-am imparta-
sit cu Painea pogorata din cer si cu sdngele Noului Lega-
mant, cantdm cu toti impreuna:

Am vazut lumina cea adevarata,

Am primit Duhul Cel ceresc,

9 Cind = cuvant latin care inseamna masa.



SANGELE NOULUI LEGAMANT 169

Am aflat credinta cea adevarata. ..

Astfel, Legdmantul cel Nou, pecetluit ca si cel
Vechi cu atdta sange, ne obligd mai mult la credinta cu-
ratd cu cat sangele varsat nu mai este cel al animalelor, ci
acela al lui Hristos Méntuitorul (Evrei 9).



CAPITOLUL V

EVREI SI CRESTINI

Noul nostru Legdmant cu Dumnezeu a fost pecetluit
cu Sangele lui Hristos si acest Sdnge dumnezeiesc
ne mantuieste de pacat si de moarte.

Copilul: Dar atunci, care va fi soarta evreilor care au
facut sa curga acel Sange pretios? Ei poarta din plin raspun-
derea acestui asasinat pentru ci au strigat: «Sangele Sau sa
cada asupra noastra si asupra copiilor nostri!»

Batranul: O, fiul meu, cate crime n-a savarsit cresti-
nétatea in numele acestui cuvant al evreilor! Strigatul multi-
mii din lerusalim: «Sa fie rastignit!» si «Sangele Sau sa cada
asupra noastra si asupra copiilor nostri!» a fost pentru nume-
rosi crestini un pretext pentru antisemitism. Cate prigoniri,
cate pogromuri, cite masacre au pretins ca au justificare chiar
in Evanghelie! Nazismul nu s-a nédscut el oare in sanul Euro-
pei crestine? Nu exista nici o justificare pentru exterminarea
atator milioane de evrei, de catre oameni care erau botezati!

Nu crezi ca in convingerea profunda, in subcongtien-
tul crestinilor s-a infiripat, incepand din Evul Mediu o cre-
dinta potrivit careia evreii ar fi o rasd blestemata care a ucis
pe Hristos, in loc sa recunoasca dumnezeirea Sa? Crestinii
au savarsit aceste crime gandind chiar uneori ca fac un lucru
drept, care ar placea lui Dumnezeu! Nu sunt atunci crestinii
aceia care devin noii «carturari si farisei fatarnici»® (Matei

20 S3 ne ferim a face din farisei simbolul impotrivirii dusmanoase
fatd de lisus, limitdndu-ne numai la ce spune Sfantul Matei (cap.23).
Am sidvarsi aceeasi greseala ca atunci cind am face din «evrei» in-



EVREI $I CRESTINI 171

23, 13) aceia care omoara in numele Evangheliei, dupa cum
contemporanii lui [isus au omorat in numele Legii! Si sange-
le evreilor nevinovati devine, ca si cel al martirilor, sange al
Mantuitorului Hristos!

lisus a murit si Sdngele Sau a curs pentru a mantui
lumea, pentru a mantui pe fiecare om si pe Israel in primul
rand.

«O, Israel primul Meu nascut, tu M-ai tradat de doua
ori... lar lisus zicea: Parinte, iarta-le lor, ca nu stiu ce fac»
(Luca 23, 24) cantam noi in numele lui Hristos, in Vinerea
Mare. Prin acest strigat de iubire pentru Israel, lisus implora
iertarea poporului Sau; nefericire noud daca uitdm ca Hristos
a murit pe Cruce iertind. Cu ce drept intervenim noi intre
Dumnezeu si poporul Israel, poporul Sau? Cine suntem noi
ca sa judecam pe [srael? «Pentru aceea, oricine ai fi, o, omule
care judeci pe altul, pe tine insuti te osandesti, caci aceleasi
lucruri faci si tu care osandesti. Si noi stim ca judecata lui
Dumnezeu este dupé adevar, fata de cei ce fac unele ca aces-
tea...si socotesti tu, cd vei scdpa de judecata lui Dumnezeu!»
(Romani 2, 1-3). «Vai voua, carturarilor si fariseilor fatarnici!
Ca ziditi mormintele proorocilor si impodobiti pe ale drepti-
lor, si ziceti: De am fi fost noi in zilele parintilor nostri, n-am
fi fost partasi cu ei la varsarea sangelui proorocilor» (Matei
23, 29-32).

amicii lui Hristos, pentru ca anumite pasaje din scrierile Sfantului
lIoan Evanghelistul si ale Sfantului Apostol Pavel se exprima intr-
un fel care sugereaza aceastd simplificare: Pavel, loan, Maria si
lisus erau evrei! Or, fariseii formau partizanii cei mai infocati ai
poporului evreu din timpul lui lisus. Ei s-au interesat de indata de
predica Sa (Marcu 2, 16); ei L-au primit la masa Lor ca pe Unul de
ai lor (Luca 11, 37), ei L-au avertizat ca Irod voia sa-I ia viata (Luca
13, 31). Fariseul Nicodim a fost un ucenic timid, dar sincer, al lui
Iisus (loan 3), el I-a luat apararea in fata lipsei de intelegere a alor
sdi (loan 7, 50-52) si a luat parte la punerea Sa in mormaént (loan
19, 39). Ceva mai tarziu, fariseul Gamaliel (Faptele Apostolilor 5,
34-39) se va stradui sa apere Biserica care tocmai se nédstea de per-
secutia fanatica. Atitudinea acestui evreu credincios, fidel parinti-
lor sai, fara a fi totusi luminat de lumina lui Hristos, este o lectie
data fata de orice exclusivitate, care este valabila si astazi.




172 VESTIREA IMPARATIEI

in acest blestem teribil indreptat de lisus impotriva
fariseilor, ne putem recunoaste pe noi. Noi de asemenea im-
podobim mormantul unui Profet, Cel mai mare dintre Profeti!
Si noi cantam, in jurul Epitafului® in fiecare an in Vinerea
Mare, tanguiri. Ce stim?! Poate ca am fi strigat in fata lui Pi-
lat, mai tare decat ceilalti: «Rastigniti-L!» Sa fim atenti ca sa
nu fim orbiti de orgoliul unei bune constiinte! Sa fim atenti sa
nu devenim, la randul nostru «farisei»! Fariseismul n-a murit
si ne pandeste mereu.

Copilul: Cum putem deveni «farisei»? Ce inseamna a
fi fariseu pentru crestini, in epoca noastra?

Batranul: «Fariseii» crestinismului sunt cei care sa-
varsesc cu exactitate desdvarsita tot ce prevede religia. Sub
acest aspect ei sunt indreptititi; postesc cu regularitate, nu
lipsesc de la slujbe, fac acte de milostenie conform regulilor
crestine. Dar toate acestea facute cu o inima uscata si rece,
fara iubire (1 Corinteni 13, 1-13). E ceea ce Hristos reprosa
legalistilor: tot ce faceau era formal si pareau drepti in proprii
lor ochi si in fata oamenilor, insa le lipsea esentialul: drept-
atea, credinta cea adevarata si milostivirea, adica calititile
inimii (Matei 9, 13). lisus 1i numeste «morminte viruitey,
cici totul este frumos, curat si foarte alb in afara, in timp ce
interiorul este plin de toatd necuratia. Ipocrizia ramine ace-
easi, fie ea in vremea lui lisus, a lui Moliére, Tartuffe, sau in
secolul XX.

Parintii Bisericii care au compus slujbele din timpul
Postului Mare cunosteau foarte bine acest pericol si stiau
foarte bine ca putem céddea in orgoliu si fatarnicie. De aceea
inainte de a incepe Postul Mare in timpul pregétirii pentru
trairea Patimilor Domnului, Biserica ne cheama si ascultim
Evanghelia «Vamesului si Fariseului» (Luca 18, 9-14). Trebu-
ie sé citim adeseori aceasta parabola pentru a intelege perico-
lul fariseismului.

Atitudinea noastra fata de evrei ar putea s fie cu ade-
varat un exemplu de fariseism, dacé ne gandim cé iudaismul
modern nu mai este Israel, poporul ales al lui Dumnezeu, si

2! Epitaf (Ephitafion): icoana punerii in mormant a lui Hristos, pic-
tatd pe pinza; a se vedea partea a V-a.



EVRFI $1 CRESTINI 173

ca noi suntem aceia care am primit odata cu Noul Legamant
intreaga bunévointd a lui Dumnezeu; prin aceasta riscam sa
fim «farisei» gandindu-ne la noi ingine; «Noi stim unde este
adevdratul nostru Dumnezeu, El ne apartine acum pentru ca
S-a facut Om si pentru cd ne numim crestini in numele Sau;
El a trecut in tabéra noastra!». Noi uitam ca evreul care plan-
ge batandu-se pe piept, in fata Zidului plangerii este iubit de
Dumnezeu si ascultat de El, ca si vamesul.

Sa fim atenti la slujbele din Saptamana Patimilor,
cdaci Parintii Bisericii ne-au pus inainte Evanghelia Patimilor,
amintindu-ne necontenit ca riscim sa fim «farisei», omoratori
ai lui Hristos, tradatori si nedemni de Legamantul intemeiat
pe sangele lui Hristos!

intr-adevar, lungile tanguieli despre tradarea lui Iuda,
nu sunt cantate in Saptamana Mare pentru a coplesi pe acest
om nefericit, ci pentru a ne reaminti pericolul in care suntem:
de a asista la Cina cea de Taina, de a ne impartasi cu Trupul
si Sangele lui Hristos, aga cum a facut Iuda, pentru ca in clipa
urmatoare sa tradeze: «Chiar omul cu care eram in pace, in
care am nadajduit, care a mancat pdinea mea, a ridicat impo-
triva mea calcaiul» (Psalmul 40, 9), si Sfintul loan in capitolul
18, aminteste de aceste profetii in legatura cu luda.

Imnele care descriu intunecatele actiuni ale tradarii
lui [uda sunt tailmacite ca avertismente pentru noi astazi:

«luda neruginatul a primit trupul care mantuieste de
pdcat si dumnezeiescul Sange vdrsat pentru lume. El n-a pre-
getat sd bea Acest Sdnge pe care I-a vandut cu pret de bani...
Nebunia zgdrceniei il face sa turbeze impotriva Stapdanului
sdu. Sd fugim de aceastd ispita!

Nimeni sd nu se apropie, o, credinciosi de Taina Ci-
nei; nimeni ca luda sa nu se apropie de Masa Sfdntd ca sa
tradeze; el, cand si-a primit pdrticica, s-a despartit de Pdi-
nea Vietii...» (Utrenia din Joia Mare).

Apoi, la Sfanta Liturghie din Joia Mare ne apropi-
em de Sfantul Potir, fagaduind: «...nici sarutare Ifi voi da ca
Iuda...».

Copilul: Cum putem sa devenim luda, daca Hristos a
fost tradat, rastignit si cand stim foarte bine ca a inviat!



174 VESTIREA IMPARATIEI

Bitranul: Ceea ce luda i-a facut lui lisus, noi putem
face fratilor nostri: «Adevidrat zic voua: intrucat ati facut
unuia dintr-acesti frati ai Mei, prea mici, Mie Mi-ati facut»
(Matei 2, 31-46). Aceasta fraza a lui lisus se gaseste in Evan-
ghelia care se citeste la inceputul Postului Mare, in Duminica
infricosatei Judeciti, spre a ne reaminti ca actiunile noatre
pot sd ne apropie sau s ne departeze de Dumnezeu. Noi ve-
nim la Biserica in timpul Saptamanii Mari nu pentru a evoca
trecutul, pentru a asculta cantece minunate, pentru a auzi o
povestire care ne miscd profund. Patimile lui Hristos ne pri-
vesc personal.

Copilul: Gisesc ca Saptamana Patimilor este foarte
impresionanta, dar cum ma priveste personal ceea ce s-a in-
tamplat acum aproape doua mii de ani?

Batranul: Un preot m-a invatat intr-o zi cum sa tra-
iesc Saptamana Patimilor: «Ascultd Evanghelia si spune-ti ca
tu esti in povestire, undeva. Plaseaza-te pe Golgota, la picio-
rul Crucii. Cu toata sinceritatea, unde zici ca ar fi locul tau?»

Sa fim corecti cu noi insine; nu suntem, evident, nici
Maica Domnului, nici Sfantul loan. Frica ne va stipani ca
si pe Sfantul Petru si pe ceilalti ucenici; somnolenta, ne va
dobori, ca in Gradina Ghetsimani. «Privegheati impreuna cu
Mine» ne indeamna lisus; dar pleoapele ne sunt grele si pi-
cioarele obosite.

Sa cercetam, sa ne examindm indeaproape faptele
noastre trecute: cati prieteni nu am tradat numai prin faptul
ca am vorbit rau despre ei? Expresia: «E vrednic de pedeapsa
cu moartea» nu este oare pronuntatd cu prea mare usurintd
in conversatiile noastre; vai, cine suntem noi ca sa judecim?
Nu suntem oare adeseori «fariseii» care pronuntau sentinte
in numele Legii?

in paralel cu Iuda, Parintii Bisericii ne propun pe
talharul de pe cruce. Putem prinde aceasta ultima punte de
salvare ca sa strigam cétre Hristos, s ne ierte pacatele! Alte
imne ne evoca pe femeia pacatoasa care ungea picioarele lui
lisus cu un parfum de mare pret; despre ea a spus: «lertate
sunt pacatele ei cele multe, cici mult a iubit» (Luca 7, 47).
Iata ce ne invata Biserica, iata ce trebuie s intelegem pentru



EVREI SI CRESTINI 175

a putea imita pe cei care au aflat mila de la Dumnezeu, caci
Legamantul pecetluit cu Sangelc lui Hristos ne obliga inte-
gral. Necredinciogia noastra a crestinilor € mult mai grava
decat aceea a lui Israel, caci pretul Legamantului nostru este
inestimabil, este pretul dumnezeiescului Sange.

«Ganditi-va, cu cat mai mare, mai aspra fi-va pedeap-
sa cuvenita celui ce a calcat in picioare pe Fiul lui Dumnezeu
si a nesocotit singele testamentului cu care s-a sfintit si a bat-
jocorit duhul harului» (Evrei 10, 29).

Astfel fiind, sa nu judecam pe cei ce au rastignit pe Hris-
tos, ci sd fim atenti s ne impartasim in Joia Mare, cerand cu
lacrimi harul lui Dumnezeu, céci El iarta pe cei ce cer mila Sa.

S& nu uitdm ca ucenicii, Maria, Maica lui lisus, pri-
mii crestini au fost evrei. Ei n-au renegat niciodata legea pa-
rintilor lor. Biserica nu este rupta de Vechiul Legamant, ci,
mai degraba, in continuarea lui. Cand marturisim cu credinta
intruparea, cand marturisim pe Dumnezeu facut Om, si ne
aducem aminte totdeauna cé Fiul lui Dumnezeu, lisus Hris-
tos S-a facut evreu! Sa cinstim in icoana Sa, imaginea lui
Dumnezeu revelata intr-un chip semitic.

Inainte de incheiere, si examinam cateva texte ale
Sfintilor Apostoli, cum au inteles ei trecerea de la Vechiul la
Noul Legamant, de la Vechiul la Noul Testament?

In cuvantul sédu, tinut in templu, Sfantul Petru le spu-
ne evreilor: «Barbati israeliti, voi sunteti fiii proorocilor si ai
legdmantului pe care l-a facut Dumnezeu cu parintii nostri
cand a spus lui Avraam: ,,intru semintia ta se vor binecuvanta
toate neamurile pAmantului”. Dumnezeu, inviind pe Fiul Sau,
L-a trimis intai la voi, sd va binecu-vinteze, ca fiecare si se
intoarci de la rautétile sale» (Faptele Apostolilor 3, 25-26).

Asadar, Legamantul nu este retras unora pentru a fi
dat altora, ci toti evreii mai intai, ne-evreii apoi, noi devenim
cu adevarat frati in Hristos, fiindca prin credinta suntem cu
totii urrnasii lui Avraam, deci trebuie sa fim credinciosi pri-
mului Legdmant. Dar ni se cere si mai mult inca — evreilor
si ne-evreilor —, céaci trebuie sa ne depasim Legea scrisa pe
piatra si sa incheiem un Legimant Nou cu Dumnezeu prin
Legea scrisa in inimile noastre potrivit profetiilor lui Ieremia.



176 VESTIREA IMPARATIEI

Legea trebuie sa vieze in noi, la fel cum Imparatia cerurilor
este inlauntrul nostru, pentru a dobandi in Hristos o legatura
mai aproape de Dumnezeu.

Cat despre destinul lui Israel, Sfantul Apostol Pavel a
scris lucruri surprinzatoare: «QOare, lepadat-a Dumnezeu pe
poporul Sau? Nicidecum! Caci si eu nu sunt israelit, din ur-
magsii lui Avraam, din semintia lui Veniamin?... S-a poticnit
oare ca sa cada? Nicidecum! Si prin caderea lor, neamurilor
le-a venit mantuirea...Dar daca gresala lor a fost bogatia lumii
si micsorarea lor bogatie neamurilor, cu cat mai mult numarul
lor!... Caci daca inlaturarea lor a adus impacarea lumii, ce va
fi primirea lor la un loc, daca nu o inviere din morti» (Romani
11, 1-15).

Pentru Sfantul Apostol Pavel si pentru apostoli, Israel
€ pus, oarecum, in asteptare. Dar nu ar putea exista o intele-
gere crestind a Scripturilor, daca ea nu ar fi pregatita in Ve-
chiul Testament de catre profeti §i aceasta pregatire raimane;
legea de iubire, Noul Legdmant, inima nouad, adevarata nunta;
toate acestea sunt in Vechiul Testament (la fel si «Sluga»)!
Si ele exista chiar daca pentru noi Noul Testament prezinta
intr-o interpretare luminoasa: «Darurile lui Dumnezeu sunt

facute fara parere de rau.



gpac

HEAToa0p

3 2
-

ORI e O R CTOR OGS

w L /AL







PARTEA A V-A

Crucea si Invierea

CUPRINS

QAP. I: TAINA CRUCII VESTITA

IN VECHIUL TESTAMENT/ 181

Jertfa lui Isaac/ 181

Mielul pascal/ 185

1. Mielul pascal si iesirea din Egipt (185); 2. Mielul pascal in tra-
ditia biblica (188); a) Sarbatoarea Pastelui (188); b) Isaia si Mielul
pascal (189); ¢) loan Botezatorul si Mielul pascal (190); d) loan
Evanghelistul si Mielul pascal (190)

Semnul lui Iona/ 192

Semnul Crucii in textele biblice/ 195

CAP. II: PATIMILE DOMNULUI/ 198

Invierea lui Lazar/ 198

Intrarea triumfala in Ierusalim/ 202

Ungerea din Betania/ 205

Cina cea de Taina din Joia Mare/ 207

Spalarea picioarelor (208); 2. Cina cea de taina (209); 3. Cuvéntarea
de despartire (211); 4. Tradarea lui Iuda (215); 5. Agonia din Ghet-
simani si arestarea (217)

Interogatoriul lui lisus/ 218

1. Procesul evreiesc (218); 2. Lepadarea lui Petru (219); 3. Procesul
roman (220)

Rastignirea/ 223



Taina Crucii/ 225

Cuvintele rostite pe Cruce (226); Odihna lui Hristos in mormant
(237); Epitaful (239)

CAP. III: INVIEREA/ 247

Marturiile/ 247

Mormantul gol/ 248

Vestirea invierii de catre ingeri/ 249

Aratarile Celui Inviat/ 252

1. Arétarea catre Maria Magdalena (252); 2. Aratarea catre cei doi
ucenici, spre Emaus (253); 3. Ardtarea catre Petru (255); 4. Ara-
tarea catre cei doisprezece (256); 5. Cea de-a doua aratare cétre
Apostoli la lerusalim (257); 6. Aritarea catre sapte Apostoli (258);
7. Ariatarea catre cei unsprezece ucenici in Galileea (261); 8. Ara-
tarea la mai mult de cinci sute de ucenici (261); 9. Arétarea catre
Apostolul lacov (262); 10. Aritarea dupa patruzeci de zile: inalta-
rea (262)

CAP. IV: INVIEREA NOASTRA PRIN BOTEZ/ 263
De la Rastignirea si de la Invierea lui Hristos

la Botezul nostru/ 263

Vestirea Botezului in Vechiul Testament/ 264

1. Apa este la originea vietii (264); 2. Apa poate sa inunde, s innece
si sa distruga (265): Potopul (265); Trecerea prin Marea Rosie (265)
Botezul in Noul Testament/ 266

1. Sensul cuvantului botez (266); 2. Convorbirea lui lisus cu Nico-
dim (266); 3. Botezul lui loan si Botezul lui lisus (268)
Savarsirea Botezului/ 269

1. Lepadarile (269); 2. Convertirea (269); 3. Sfintirea apei botezului
(271); 4. intreita afundare (272); 5. Mirungerea (272); 6. impértési-
rea cu Trupul si Sdngele Domnului - Cuminecarea (273); 7. Asuma-
rea personala a Botezului (273)



CAPITOLULUL |

_TAINA CRUCI VESTITA
IN VECHIUL TESTAMENT

Rfl:tignirea Domnului nostru lisus Hristos, eveni-
ent extraordinar §i unic, a fost pregatita si anun-
tata incad de la cele dintai cuvinte ale Sfintei Scripturi,
fiindca deja, cu prilejul caderii omului, Dumnezeu spune
sarpelui: «Unui urmas al femeii i vei musca célciiul dar
el' iti va zdrobi capul» (Facerea 3,15). Va trebui totusi
sa asteptam pana in epoca lui Avraam, prin anul 1850
1.Hr., astfel incat Crucea si Invierea Domnului si fie pre-
figurate clar in evenimentul cel mai dramatic din viata
lui Avraam.

A) JERTFA LUI ISAAC

Va amintiti ca patriarhul Avraam si sotia sa Sar-
ra, cand erau in varstd Inaintatd avusesera un fiu, potrivit
fagaduintei ce fusese facuta de Domnul®. E usor de in-
chipuit bucuria lui Avraam si a Sarrei la nasterea primu-
lui lor copil si dragostea cu care l-au inconjurat pe Isaac
care le fusese dat de Dumnezeu pentru credinta lor, cu

! «El iti va zdrobi capul». Textul ebraic spunea: «Samanta femeii iti va
zdrobi capul». Traducerea greaca a Septuagintei este aceea care ince-
pand fraza printr-un pronume masculin a dat acestui text semnificatia
sa clar mesianica (noi citam aici textul Septuagintei tradus cu doua
secole inainte de Hristos).

? Vezi Partea a lI-a, cap. I.



182 CRUCEA $I INVIEREA

fagaduinta unei semintii numeroase. Ei bine, Dumnezeu
vrea sa-1 pund pe Avraam la incercare inca o data in le-
gatura cu acelasi fiu Isaac. Cartea Facerii este aceea care
ne relateaza acest lucru (22, 1-14):

«Dumnezeu a zis lui Avraam: «la pe fiul tau, pe
Isaac, pe unicul tau fiu pe care il iubesti’, du-te in pa-
mantul Moria si adu-l acolo ardere de tot pe un munte
pe care ti-l voi ardta Eu». Ati inteles bine: Dumnezeu
ii porunceste lui Avraam sa-si omoare fiul mult iubit si
sa-1 ofere ca jertfa la fel ca si in incercarile preceden-
te Avraam nu sovaie. El pune samarul pe un asin, taie
lemne pentru jertfa, ia cu sine doua slugi si pe fiul sau si
porneste la drum. Dupa trei zile, Avraam vede in depar-
tare locul indicat §i porunceste slugilor sale sa-l1 astepte
cu asinul. El pune chiar pe umerii lui Isaac lemnele, ia in
maini o faclie aprinsa si un cutit si pleacd amandoi. [saac
mergénd cu lemnele pe umar si urcand spre locul jertfei
nu va face sa va ganditi la Domnul lisus Care merge spre
Golgota si is1 poarta Crucea?

Istorisirea continud; Isaac il intreba pe tatal sau:
«latd avem focul si lemnele, dar unde este mielul pen-
tru jertfa?» si Avraam raspunde: « Dumnezeu va ingriji
de mielul pentru jertfa, fiul meu». Sosit la locul indicat
Avraam inaltd jertfelnicul, asezdnd lemnele, si il leaga
pe Isaac pe jertfelnic. In momentul in care ia cutitul ca
sa junghie pe fiul sau, ingerul Domnului il strigad si i
spune: «Sa nu faci vreun rau copilului. Acum cunosc ca
te temi de Dumnezeu: si n-ai crutat nici pe singurul fiu
al tau». Avraam vede un berbec care-si incurcase coar-
nele in tufis si il ofera ca jertfa in locul lui Isaac. Acestui
loc, Avraam ii da numele de Iahveire, adica « Dumnezeu
poarta de grijal». Ingerul reinnoieste atunci lui Avraam

> Dumnezeu reia acest cuvant si il aplica propriului Fiu in ziua Bote-
zului Sau in lordan (Matei 3, 17; Marcu 1, 11; Luca 3, 22).; apropierea
intre Isaac si lisus este, deci, revelatd de catre Dumnezeu Insusi».



TamNna Cruclt iN VECHIUL TESTAMENT 183

fagaduinta lui Dumnezeu: «Te voi binecuvanta cu bine-
cuvantarea Mea si voi inmulti nespus neamul tdu ca sa
fie ca stelele cerului si ca nisipul de pe tarmul marii, si
va zdrobi neamul tau cetétile dugmanilor téi si se vor
binecuvanta prin neamul tau toate popoarele pamantului
pentru cd ai ascultat glasul Meu» (Facere 22, 17-18).

Istorisirea e tulburatoare prin simplitatea sa. Nu
se vorbeste in ea despre sentimentele lui Avraam, despre
nelinistea sau despre temerile sale. Nu ni se spune daca
cutitul a tremurat in mana sa. Avraam nu intelege de ce i
se cere acesta jertfa si totusi ascultd porunca lui Dumne-
zeu, dand dovada de supunere si de credinta totala. Isaac
de asemenea da dovada de o incredere fara margini in
tatal sau si nu se revolta. Jertfa ceruta lui Avraam, aceea
a mostenitorului fagaduintei, instrumentul chiar al spe-
rantei sale, cere o credinta dincolo de orice ratiune, o as-
cultare absoluta, o indredere totald in Dumnezeu. Avra-
am e convins, in ciuda tuturor aparentelor, ca Dumnezeu
isi va tine fagaduinta. Mai mult, ne este aratat limpede
ca istoria mantuirii e constituita nu numai prin hotararile
lui Dumnezeu, ci si prin vointa omului cand el stie ca
speranta sa isi are radacinile numai in Dumnezeu: «Fa-
ca-se voia Ta...».

Sfantul Grigore Palama, Arhiepiscopul Tesaloni-
cului (11359), reamintind fraza Sfantului Ioan: «Si aceas-
ta este biruinta care a biruit lumea: credinta noastra!» (1
Ioan 5, 4), scrie despre Avraam:

«Cine a facut din el tatal unei multimi de popoa-
re? (...) Nu credinta sa in fagaduintele care atunci erau de
neinteles? El tinea, intr-adevar, pe unicul sdu mostenitor
gata pentru jertfa si, o minune, nu pierdea cét de putin
credinta in venirea prin el a numerosi copii! Batranul
nu pare atunci ca un nebun celor care privesc realitati-
le prin ratiune? Dar dezlegarea finald pe care harul lui
Dumnezeu a dat-o acestor evenimente a aratat ca credin-



184 CRUCEA §I INVIEREA

ta nu este o nebunie, ci o cunoastere care depaseste orice
rationament»*.

Autorul Epistolei sublinieaza un alt aspect al
acestor evenimente: «Prin credintd, Avraam, cand a fost
incercat, a adus pe Isaac jertfa.(...) Dumnezeu, a socotit
el, este puternic sa-1 invieze si din morti; drept aceea l-a
dobéndit inapoi, ca un fel de pilda (a Invierii) Lui, ca un
simbol’» (Evrei 11, 17-19)

Intr-adevar, salvarea lui Isaac prefigureaza in
chip tainic Patimile si Invierea Domnului si a a tuturor
oamenilor. Avraam si-a a oferit fiul si Dumnezeu l-a in-
locuit printr-un miel. Dumnezeu a dat pe propriul Sau
Fiu, pe Mielul lui Dumnezeu, pentru a mantui pe om:
«Caci Dumnezeu asa a iubit lumea, incét pe Fiul Sau Cel
Unul Nascut L-a dat ca oricine crede in El, sd nu piara,
ci sa aiba viata vesnica» (loan 3, 16).

Peste aproape sase sute de ani, in timpul lui Mo-
ise, Dumnezeu ne va da un alt semn vestitor al mortii si
al invierii Fiului Sau.

* Triade I1, 3, 43.

> Simbolul e o realitate in lumea vizibild, care corespunde unei alte
realitdti, uneori vizibila, alteori invizibila, dar totdeauna dincolo de
ceea ce e reprezentat. Simbolul e un semn care arata spre acel adevar
dintru inceput, mai vast, al carui inteles e inepuizabil si cu care e legat
in chip tainic. Simbolul nu este descifrat odatd pentru totdeauna.
Putem asadar medita la nesfarsit asupra semnificatiilor sale posibi-
le si putem sa ne ldsam calauziti prin el, pe calea care duce din nou
la simbolizat, adica la originea sa adevarata. Simbolul e o realitate
vie care ne metamorfozeaza. Nu trebuie sd confundam simbolul cu
alegoria. Alegoria e o ilustrare mai mult artificiala si fantezista a
unor realitéti si abstractiuni ce pot fi cunoscute sau exprimate pe
alte cai. De exemplu: reprezentarea unei femei care poartd un corn
al abundentei este alegoria belsugului.



Taina Crucll iN VECHIUL TESTAMENT 185

B) MIELUL PASCAL

1. MIELUL PASCAL SI IESIREA DIN EGIPT

(Iesirea sau Exodul)

Dupa episodul Rugului aprins, Moise isi ia ramas
bun de la socrul sau, ia cu el pe sotia si pe fiii séi i se
intoarce in Egipt, ascultind de misiunea cu care il insar-
cinase Dumnezeu — sa-si elibereze poporul din sclavie
si sa-l calauzeasca spre Pamantul Fagaduintei (Iesire 4,
20).

Moise si fratele sau Aaron merg la Faraon si ii
cer si permitd poporului lor si plece in pelerinaj «ca s
aduca jertfa Domnului Dumnezeu» (Iesire 5, 3). Dar Fa-
raonul refuza — el nu cunoaste pe Domnul — el impune
evreilor munci si mai grele pentru ca acegtia sa nu mai
aiba timp sa gandeasca, nici sa se razvrateasca si fiii lui
Israel pierd curajul si sunt necdjiti, mai degraba, pe Moi-
se de ingreunarea muncii lor.

Dar Dumnezeu nu-si paraseste poporul si il in-
sarcineazd pe Moise sd faca minuni care, la inceput ino-
fensive, devin apoi adevarate plagi, chiar calamitati; din
orgoliu si din interes, Faraon luptd mult timp impotriva
lui Dumnezeu.

La inceput Dumnezeu inroseste ca sangele apa
Nilului (Iesire 7, 20), urmeaza alte calamitati: invazii
de tantari si de tauni, apoi vitele sunt lovite de o ciu-
ma ingrozitoare si mor; altadata un praf subtire acopera
oamenii si animalele cu bube; apoi grindina si fulgere
urmeaza unele dupa altele; apoi lacustele devoreaza totul
in calea lor si la sfarsit, intunericul acopera Egiptul.

Daca aceste plagi, care se abat, pot apdrea ca
fenomene naturale, intensitatea, succesiunea lor si mo-
mentul in care se produc permit egiptenilor sa vada in



186 CRUCEA SI INVIEREA

ele «Degetul lui Dumnezeu». Cea de-a zecea plagd va fi
mai grava si mai tainica: ingerul lui Dumnezeu va trece
in timpul noptii si toti cei dintai nascuti din Egipt vor
pieri (Iesire 11 si 12). Domnul spune lui Moise: «inca o
plaga voi mai aduce asupra lui Faraon si asupra Egiptu-
lui, dupa aceea va vor da drumul de aici» (Iesire 11, 1).

Moise aduna pe toti batranii lui Israel si le comu-
nicéd indrumarile Domnului:

«Alegeti un miel de un an, fara cusur, pentru
fiecare familie si omorati-l; strangeti sangele si cu ma-
nunchi de isop, veti unge pragul cel de sus si amandoi
usorii usii caselor voastre. Frigeti mielul $i mancati-1
in intregime; ceea ce va ramane pe a doua zi sa ardeti
in foc. Manca-ti-1 cu azimi §i cu ierburi amare; sa aveti
coapsele incinse, incaltimintea in picioare i toiegele in
mainile voastre. Este Pastele Domnului. Domnul va tre-
ce peste pamantul Egiptului ca sa loveasca peste toti in-
taii nascuti. El va vedea sangele pe pragul cel de sus si pe
usorii usilor voastre; atunci El nu va lasa pe Nimicitorul
sd intre in casele voastre spre a lovi» (Iesire 12, 1-13).

Fiii lui Israel au facut exact ceea ce le spusese
Domnul. La miezul noptii Domnul a lovit pe fiecare din-
tre primii nascuti in Egipt, de la cel mai bogat pana la
cel mai sarman. A fost un vaiet in noaptea aceea in tot
Egiptul, céci nu se afla o singura casa egipteana ocolita
de moarte.

Astfel s-a facut ca, inspdimintat de catastrofele
atrase asupra tarii sale, Faraon se hotéraste sa-i lase pe
evrei sa plece si a fost o plecare grabita, dupd ce au sar-
batorit, in picioare stand, Pastele Domnului.

Moise va putea, asadar, conduce pe ai sdi spre Tara
Fagaduintei; indata dupa plecarea lor, egiptenii isi dau
seama ca mana lor de lucru ieftind a plecat; ei se pornesc
in graba in urmadrirea celor plecati cu caii §i cu carele de
razboi. La vederea egiptenilor, evreii incep sa-si piarda



Tama Cruct iN VECHIUL TESTAMENT 187

curajul si sé se tanguie: «Oare nu erau morminte in tara
Egiptului, de ce ne-ai adus sa murim in pustie?» (lesire
14, 11). «E mai bine sa fim robi egiptenilor, decét sa mu-
rim in pustia aceasta» (lesire 14, 12). Moise nu pierde
curajul, pentru a traversa Marea Rosie isi inalta toiagul,
Dumnezeu trimite un vant puternic care despica marea.
Fiii lui Israel pot trece ca pe uscat. Ingerul Domnului
care ¢ mereu inaintea lor trece inapoia lor: egiptenii cu
carele lor, pornesc in graba in urmarirea lor, dar rotile
carelor se afunda in mal; Moise face un nou gest. Dum-
nezeu intoarce vantul, si dimineata, marea reludndu-si
locul obignuit, acopera armata Faraonului si o ineaca.

Aceasta e descrierea pe scurt a Pastelui, catre
anul 1225 inaintea erei crestine, probabil sub Ramses
I, faraon al Egiptului. Originea cuvantului «Paste» (in
evreieste: Pesah) nu e lamurita; el e legat de verbul pasah
= a sdri, a trece peste, a trece dincolo; sdrbatoarea Paste-
lui a cépatat astfel intelesul cuvantului trecere; am vazut
intr-adevar pe Nimicitorul sdrind, oarecum, peste case-
le insemnate cu sangele Mielului; Pagte mai inseamna,
deasemenea, trecerea Marii Rosii de catre poporul ales,
trecere de la sclavie la libertatea tarii fagaduite. Aceasta
trecere prin apa anuntd deja trecerea spre Imparatia lui
Dumnezeu prin apa Botezului.

Poate cé aceasta stare de sclavie in Egipt, inainte
de «marea trecerey, prezinta o oarecare inlesnire: batuti,
umiliti, constrinsi s munceasca, oamenii primeau hra-
na §i nu aveau timp si putere sa reflecteze; in timp ce
libertatea reprezinta efortul de a ne asuma indoiala, des-
curajarea; §i in aceasta viziune trebuie sé intelegem ne-
contenitele razvritiri ale evreilor impotriva lui Moise si
chiar impotriva lui Dumnezeu in timpul celor patruzeci
de ani de ratacire a lor prin degert.

Lumea actuala, plina de placeri, de incantari si
inchipuiri, este sclavia care ne orbeste si ne leagana, ne



188 CRUCEA Sl INVIEREA

trage inapoi si ne adoarme; noi gasim in aceasta justifi-
carea pentru faptul cd nu pornim la drum cu smerenie
(cu mijlocul incins), hotarati (cu toiagul in mana) si lejeri
(cu sandale in picioare) spre imparatia pe care lisus a
promis-o celor sdraci cu duhul.

2. MIELUL PASCAL iN TRADITIA BIBLICA
a) Sarbatoarea Pastelui

«Cand fiii vostri va vor intreba ce Inseamna
aceasta randuiald, voi sa le spuneti: aceasta este jertfa
ce o0 aducem de Paste Domnului, Care in Egipt a trecut
pe linga casele fiilor lui Israel, cand a lovit Egiptul, iar
casele noastre le-a izbavit» (Iesire 12, 26-27).

Din generatie in generatie parintii vor transmite
copiilor lor intelesul acestei sarbatori. Mielul pascal nu
trebuie sa fie-o jertfa zadarnica a carei semnificatie a
fost uitata. Incepand din noaptea timpurilor, prin Legea
data de Dumnezeu lui Moise, si de Moise poporului sau
(Deuteronom 6, 20-25), simbolul Mielului va fi pastrat
cu sfintenie si va ramane mereu prezent in memoria lui
Israel. Mielul fara patd reaminteste Evreilor ca primul
lor nascut a fost salvat de la moarte si ca poporul intreg
a fost eliberat din sclavie si de muncile fortate pentru a
merge spre Tara Fagaduintei.

La sdrbatoarea Pastelui, celebratd potrivit regu-
lilor stabilite de Lege, cel mai tanar din fiecare familie
pune, incepind din epoca lui Moise, intrebarea urma-
toare:

«De ce noaptea aceasta e deosebita de toate
celelalte nopti?»® Atunci, batranul comunitatii ce std

¢ Si observim ci sistemul nostru de intrebiri si raspunsuri, intre
copil si batran isi are radacinile in traditia iudaica.



TaiNna Cruct iN VECHIUL TESTAMENT 189

imprejurul Mielului jertfit’, evoca iesirea poporului lui
Israel, marea calatorie din timpul noptii, sub conduce-
rea Domnului Dumnezeu insusi, manifestat in chip de
nor sau de stalp de foc. Batranul aminteste, din negura
vremilor, in imaginatia copilului cuprins de mirare, ima-
ginea lui Moise agitandu-si toiagul asupra Marii Rosii,
valurile despartite in doud §i Marea Trecere (Pesah =
Pagte) a lui Israel, cu piciorul printre zidurile inalte de
apd. Apoi, Ména: puternica a lui Dumnezeu elibereaza
pentru totdeauna pe evrei de prigonitorii lor egipteni,
caci valurile de apa se aduna la loc si acopera pe Faraon
cu carele si calaretii sai cu tot.

b) Isaia si Mielul pascal

«Cate am auzit §1 am cunoscut §i pe care parintii
nostri ni le-au povestit,

Nu s-au ascuns de fiii lor din neam in neam»
(Psalmul 77, 3-4).

Profetul Isaia a primit drept mostenire, ca orice
evreu, Mielul pascal prin povestire de la parintii sai;
cand va descrie chinurile Slugii suferinde (Slujitorul
patimitor), umilinta, batjocurd, om al durerii care nu se
impotriveste raului, care isi oferd spatele spre a fi lovit
si rabda palme si scuipari fara a-si feri fata sa (Isaia 50,
4-9), Isaia va face si coincida acest sacrificiu voluntar i
ispdsitor al lui Mesia sau al lui Hristos ce avea sa vind
(Isaia 53, 4-5) cu Mielul jertfit in traditia mozaica. Intr-
adevar, cea de-a patra Cantare a Slugii lui Dumnezeu se
termina cu jertfirea Mielului nevinovat:

7 Pagstele in Traditia vechiului Israel era sarbitorit in preajma sarbato-
rii Mielului jertfit, potrivit cu indicatiile date de Moise, aceasta pana la
dardmarea Templului din Ierusalim, distrugere pe care Domnul o va
compara cu moartea Trupului Sau.



190 CRUCEA $1 INVIEREA

«Ca un Miel spre junghiere s-a dus si ca o oaie
fara de glas inaintea celor ce o tund, asa nu $i-a deschis
gura Sa. Intru smerenia Lui judecata Lui s-a ridicat si
neamul Lui cine il va spune? Ca s-a luat de pe pamant
viata Lui! Pentru faradelegile poporului Meu a fost adus
spre moarte. Morméantul Lui a fost pus langa cel fara de
lege si cu cei facatori de rele, dupa moartea Lui, cu toate
ca nu savarsise nicio nedreptate si nici ingelaciune nu
fusese in gura Lui...Si-a dat viata ca jertfa pentru pacat...
Si-a dat viata Sa spre moarte si cu cei facatori de rele a
fost numarat. Ca El a purtat faradelegile multora si pen-
tru cei pacatosi Si-a dat viata» (Isaia 53, 7-9, 12).

c¢) loan Botezatorul si Mielul pascal

Chipul Mielului mantuitor, transmis din tata in
fiu, din gura in gura, a luminat pe profetul Celui Preain-
alt, Ioan Botezatorul, care striga pe malurile lordanului,
la vederea unui Om cu infatisare smerita: «lata Mielul
lui Dumnezeu Care ridica pacatele lumii» (loan 1, 29),
desemnand astfel pe lisus ca Sluga suferinda a lui Isa-
ia, Care avea sa fie dat mortii ca jertfa pentru pacatele
multora.

d) Ioan Evanghelistul si Mielul pascal

Sluga suferinda «strapunsa pentru pacatele noas-
tre» (Isaia 53,5), Mielul jertfit va fi prezent in memoria
celuilalt Ioan, Evanghelistul, ucenicul preaiubit, marto-
rul celei mai mari nedreptati din toate timpurile. El isi
va aduce aminte ca Mielul fara pata nu trebuie sé aiba,
potrivit regulilor stabilite prin legea lui Moise, nici un os
zdrobit §i se va minuna de faptul ca soldatul insdrcinat
sa-i omoare pe cei rastigniti, zdrobindu-le oasele picioa-
relor, va gasi de cuviintd, ajuns in fata lui lisus, sa-I stra-



Taina Cructt iN VECHIUL TESTAMENT 191

punga coasta cu o lovitura de lance (Ioan 19, 33-37).

In felul acesta se transmite traditia poporului lui
Dumnezeu de la Vechiul la Noul Legamant prin acelasi
simbol: sangele Mielului cu care evreii stropeau usorii
de la usile lor devine sdngele Noului Legdmant, sangele
Celui Rastignit si inviat. Simbolul Mielului nu va sfarsi
niciodatd de a se manifesta in vecii vecilor, pana in eter-
nitatea lumii ce va sa vie. Intr-adevir ni se reveleaza in
Apocalipsé cd, dupa sfarsitul lumii, dreptii vor contem-
pla si vor preamari neincetat Mielul injunghiat sezand
pe tronul lui Dumnezeu: «Fericiti cei chemati la cina
nuntii Mielului!» (Apocalipsa® 19, 9), striga un inger cu
voce puternica catre Sfantul loan Evanghelistul in con-
templatie. Cine sunt acesti chemati? Ce este cina nuntii
Mielului? Sa fim atenti! Sa nu pierdem mogstenirea pe
care o avem de la Moise, luminata de Isaia, semnalata de
loan Botezétorul prietenului Mirelui, recunoscuta dupa
lovitura de lance, de catre loan Botezitorul: sa-L cautim
pe Mielul lui Dumnezeu si sa alergdm in intdmpinarea
cinei nuntii Lui; «Pastile Domnului» este pregatit pen-
tru noi, sd ne curatim deci pentru a ne impartasi’ dupa
cum indeamna si Apostolul Pavel: «Curétiti aluatul cel
vechi', ca sa fiti framantatura noua, precum i sunteti

8 Apocalipsa este un cuvant grecesc care inseamna revelatie, des-
coperire si este titulul ultimei cérti din Biblie si in care se relateaza
viziunea vremurilor din urma (ta eschata) care s-a revelat Sfantului
lIoan Evanghelistul in insula Patmos, locul exilului sau.

? Bucata de pdine, luata din prescura si agezata pe sfantul disc, se
numeste Agnet sau Miel in Liturghia noastrd. Cand preotul taie
aceasta bucata la ritualul de pregitirea a darurilor de péine §i vin
pentru Euharistie numit proscomidie, el rosteste in taind versetele
profetice: «Ca un Miel spre junghiere s-a dus...» (Isaia 53, 7 s.u).

1o Sfantul Pavel reaminteste in acest text preceptele Legii: odata cu
Mielul pascal trebuie sa mananci azime (paine nedospita); el compara
aceastd péine ugoara cu purificarea corpului si a sufletului, pregitire
necesara pentru a consuma Pastele.



192 CRUCEA $1 INVIEREA

fara aluat. Caci Pastile nostru Hristos S-a jertfit pentru
noi. De aceea sa praznuim nu cu aluatul cel vechi, nici cu
aluatul rautatii si al viclesugului, ci cu azimele curatiei si
ale adevarului» (1 Corinteni 5, 7-8).

C) SEMNUL LUI IONA

Moartea si Invierea lui Hristos ne sunt anuntate,
de asemenea, printr-o istorisire a Vechiului Testament,
in Cartea lui Iona. Hristos Insusi va recunoaste vesti-
rea mortii Sale si invierii Sale cand spune: «Dar, semn
nu i se va da, decat semnul lui Iona proorocul» (Matei
12, 39). latd aceasta istorisire asa cum ne este relatatd in
toata simplitatea ei in Cartea lui Iona, profet care a trait,
fara indoiala, citre secolul al VI-lea inainte de Hristos.
Povestirea lui Iona o gasim intr-o micé carte al carui
fundament istoric nu-1 cunoastem, dar care nu e lipsita
de umor si care ne destdinuie, in chip tainic, planul lui
Dumnezeu.

Iona, om din sanul poporului evreu, este chemat
de Dumnezeu s3 mearga si predice pociinta la Ninive!',
capitala Siriei, al carui teritoriu corespunde aproxima-
tiv cu acela al Irakului de astdzi; Iona nu vrea sa inde-
plineasca aceasta poruncd, presimtind cd Dumnezeu va
ierta orasul Ninive ce se pocaieste i se teme sa nu apara
ridicol cu amenintarile lui lipsite de valoare. Pentru a
arata refuzul sau se imbarca la loppe, astazi Jaffa, port
din Israel, cu destinatia Tarsis'.

In plind mare, o furtuna puternica zguduie cora-
bia; cdlatorii cuprinsi de panicd au strigat fiecare cétre

' Ninive este astazi o suburbie a oragului Mosul, situat pe malul stang
al Tigrului. Profetul Iona este i acum cinstit aici de crestini si de mu-
sulmani; numerosi pelerini vin sa se inchine la morméntul sau.

12 Poate Tartessos din Spania, care in epoca in care a fost. scrisa povesti-
rea era socotit capdtul lumii, daca nu e vorba de Tars din Asia Mica.



TaiNna Cruct iN VECHIUL TESTAMENT 193

Dumnezeul lui. Dar Iona se coborase in fundul corabieli,
se culcase si adormise. In ciuda rugaciunilor tovarasilor
sai, furtuna se intensificd; atunci este desteptat Iona si
se trage la sorti In speranta descoperirii celui raspunza-
tor de mania divina care a iscat furtuna. Sortii il arata
pe Iona, care mirturiseste ca el este vinovat. In ciuda
oricarei ezitari din partea marinarilor, care erau oameni
cumsecade, Iona, dupé ce a marturisit cd furtuna nu se
va linisti decat daca el va fi aruncat in mare, este in cele
din urma aruncat in apa. Furtuna se linisteste indata si
echipajul da slava lui Dumnezeu. Cat priveste pe Iona,
care se zbate 1n valuri, iata cd un «peste» mare — cetaceu
sau rechin — il inghite 1n Intregime. Din addncul dispera-
rii sale, in pantecele monstrului, lona striga spre Domnul
si 1i adreseaza o rugaciune cerdndu-I izbavirea. Ea va
veni «dupa trei zile si trei nopti», cand lona va fi aruncat
de animal pe o plaja de nisip.

Profetul porneste atunci la drum spre Ninive, unde
anunté pe locuitori ca cetatea va fi distrusa, dupa cum i
poruncise lui Domnul. Dar, iatd ca ninivitenii, inainte
chiar ca Iona sa fi sfarsit de strabatut strazile cetatii, se
vor pocai cu totii; de la sclav la rege, ei se vor acoperi
cu sac si cenusd; Dumnezeu hotarédste atunci sa-i ierte
si deci sa@ nu distrugé cetatea. Iona se infurie — cum va
face mai tarziu fratele mai mare din parabola, cand fiul
risipitor va fi iertat. lertarea lui Dumnezeu il aratd min-
cinos pe profetul Sau care anuntase distrugerea cetétii,
si Iona, furios, se refugieaza intr-o gradina din preajma
cetatii ca sa doarma. Dumnezeu fécu s creasca o planta
mare de ricin spre a ocroti de soare capul lui Iona; acesta
se simtea bine. Apoi Domnul facu sa fie roasa tulpina
plantei de un vierme si ricinul se usca, astfel cé razele
soarelui, care loveau tdmpla lui Iona, il desteptara. Iona
se intrista de aceasta pana la revoltd. Dumnezeu i spuse
atunci: «O, Iona, tu ti-ai facut necaz pentru acest vrej



194 CRUCEA §I INVIEREA

pentru care nu te-ai trudit, nici nu l-ai crescut, care si-a
luat fiinta intr-o noapte si intr-alta a pierit! Dar Mie cum
sd nu-Mi fie mila de cetatea cea mare a Ninivei cu mai
mult de o sutd doudzeci de mii de oameni, care nu stiu sa
deosebeasca dreapta de stanga lor si cu un mare numar
de animale» (Iona 4, 11).

Iona, in ciuda impotrivirilor sale, traieste in in-
timitatea lui Dumnezeu si in amaréciunea sa gaseste su-
ficientd credintd spre a adresa lui Dumnezeu un strigit
plin de incredere i iubire. Aceasta povestire este cititd in
intregime la Vecernia din Sdmbéata Mare, cand comemo-
ram gederea lui lisus in mormént in asteptarea invierii
Sale. In vechime, in aceasta zi, se facea botezul catehu-
menilor. Aceastd carte ne aratd intr-adevar pe Iona, la
iesirea din mare, capabil sd implineasca misiunea ce-i
fusese incredintata lui de Dumnezeu; la fel noi iesim din
apa botezului cu puterea vie a credintei si invataturilor
lui Hristos. Sfintii Evanghelisti ne vorbesc de Iona (Matei
12, 39-41), atunci cand Hristos vesteste pe fata invierea
Sa spunand: «..Dar semn nu i se va da — generatiei Sale
din neamul Sau — decéit semnul lui Iona»; Iona a ramas
«tret zile si trei nopti» in fundul adancului, ca si Hris-
tos 1n sanul pamantului inaintea invierii Sale (Luca 11,
29-32; Matei 12, 39-42). Hristos ne reaminteste chipul
pocaintei ninivitenilor dupa profetia lui Iona si intreaba
lumea despre convertirea ei dupa venirea Sa in lume.

Convertirea cetatii Ninive (Iona 3, 1-10) este pre-
cedatd de rugéaciunea lui Iona 1n pantecele balenei (Iona
2, 3-11). Acesta este imnul care constituie tema cantarii
a sasea din Canonul pe care il cantdm la Utrenie. Irmo-
sul" acestei ode exprima ideea furtunii, care pentru noi
13 La Utrenie, intre citirea Sfintelor Evanghelii si Laude se canta o
compozitie poeticd numitd Canon si care cuprinde 9 ode. Fiecare oda
este compusa din mai multe strofe (tropare) introduse printr- un prim

cantec numit irmos. Acest irmos isi trage inspiratia dintr-una din cele
9 ode biblice (1. Iesire 15, 2-18; 2. Deuteronomul 32, 1-43; 3. I Samuel



Taina Crucii iN VECHIUL TESTAMENT 195

reprezinta viata pe pamint si abisul care semnifica pa-
catul: «Calatoresc pe marea framantata de grijile vietii,
pacatele care cilatoresc cu mine ma arunca in mare ca si
fiara distrugatoare de suflet. Cu Iona strig, o, Hristoase,
scapa-ma din prapastia mortii» (Irmos).

La sluyjba de inmormantare care are structura
Utreniei, gasim si Oda a sasea: «Marea vietii vdzand-o
inaltdndu-se de viforul ispitelor, la limanul Tau cel lin
alergand, strig cétre Tine: scoate din striciciune viata
mea, mult-Milostive».

Pe unele icoane ale coborarii lui Hristos in iad
se poate observa cd Domnul scoate pe Adam, pe Eva si
pe urmasii lor din gura deschisd a unui monstru marin
care simbolizeaza iadul. Biserica, intr-adevir, in urma
exemplului lui Hristos, vede in povestirea lui lona vesti-
rea invierii Sale i a noastra si, prin urmare, a Botezului
pentru iertarea pacatelor.

D) SEMNUL CRUCII iN TEXTELE BIBLICE

Moartea pe Cruce si Invierea Domnului sunt deci
anuntate in Vechiul Testament, asa precum am vazut mai
inainte, prin diferite relatari. Taina Crucii este evocata in
diferite rAnduri de textele biblice.

Cu prilejul sarbatoririi Inaltarii Sfintei Cruci, la
14 septembrie, de exemplu, numeroase texte citite sau
cantate in biserica, vorbesc de imagini simbolice ale Ve-
chiului Testament care au prefigurat intr-un anume fel
dinainte semnul Crucii. [ata citeva exemple:

2, 1-10; 4. Avacum 3, 1-19; 5. Isaia 26, 9-20; 6. Iona 2, 3-10; 7. Daniel 3,
26-56; 8. Daniel 3, 57-88; 9. Luca 1, 47-55; 68-79) si reprezint3, astfel,
«legdtura» (in greacd = hirmos) intre oda biblica si sarbatoarea zilei.
De exemplu la Utrenia de Dumineca, Irmosul primei ode face aluzie la
cantdrile evreilor dupa trecerea Marii Rosii ca si la inviere. in anumite
parohii se citesc odele biblice (sau unele dintre ele) inainte de a canta
odele canonului.



196 CRUCEA $I INVIEREA

In Sfanta Evanghelie ce se citeste in duminica di-
naintea sdrbdtorii auzim:

- «Dupa cum Moise a inaltat sarpele in pustie*
asa trebuie sa se 1nalte Fiul Omului, ca tot cel ce crede in
El sa nu piara, ci sa aiba viata vesnicd» (loan 3, 14-15).

Sfantul Antonie cel Mare, parintele monahismu-
lui in secolul al I'V-lea, indemna pe célugarii sai: «Con-
templati pe Hristos pe Cruce, dupa cum evreii, in pustie,
priveau la sarpele cel de arama» (Numeri 21, 9).

La Vecernia din 13 septembrie:

- «Moise te preinchipuia cand ridica mainile catre
cer pentru a forma imaginea Crucii, §i punea pe fuga pe
tiranul Amalec...» (Iesire 17, 11).

- «Acela care prin lemn 1l ingela pe parintele nos-
tru Adam prin lemn trebuia sa fie vindecat» (aluzie la
Facere 3).

«Si intru acoperamantul aripilor Tale ma voi
bucuray (Psalmul 62, 8). Unii Sfinti Parinti ai Bisericii
vedeau 1n aceste «aripi» bratele Crucii.

- «Dar, insemnatu-s-a peste noi lumina fetii Tale,
Doamne!» (Psalmul 4, 6).

- «Prefigura de mai inainte Crucea Ta, o, Hris-
toase, patriarhul Iacob, cand punea pe capul copiilor sii,
madinile in forma de cruce, binecuvantindu-i» (aluzie la
Facere 48, 13-16).

Trei pasaje din Vechiul Testament contin relatari
care prefigureaza rolul Crucii si al lemnului sau:

- lesire 15, 22-26: cand evreii erau in pustiul Sur,
ajungind la Mara, le-a fost sete si n-au putut sa bea apa,
cici apele erau amare. Atunci Moise a «strigat catre
Domnul si Domnul i-a arétat un lemn pe care 1-a aruncat

14 Cartea Numeri (21, 8-9) arat c israelitenii, in pustie, fiind mugcati
de serpi veninosi, Dumnezeu i-a poruncit lui Moise sa faca un sarpe de
arama i s3-1 fixeze pe un stalp. Oricine, muscat fiind, privind sarpele,
se vindeca.



TaNA Crucll iN VECHIUL TESTAMENT 197

in apa si apele s-au indulcity.

- Pilde 3, 11-18. Dupa ce a facut elogiul intelepciu-
nii, textul continua: «Pom al vietii este ea pentru cei ce o
stdpanesc, iar cei care se sprijind pe ea sunt fericiti...»

- Isaia 60, 13-16: «Marirea Libanului la tine va
veni, cu chiparosul, ulmul, si merisorul cu totii laolalta
ca sd impodobeasca locagul cel sfant al Meu, iar eu cin-
ste sd dau locului unde se odihnesc picioarele mele».

La Utrenia din 14 septembrie:

- «Facand semnul Crucii cu toiagul, Moise des-
chide Marea Rosgie lui Israel, pe care o trece ca pe uscat»
(Iesire 14, 18).

- «O ramura (aceea a lui Aron) este luatd ca un
semn caracteristic; inflorind, aratd consacrarea lui ca
preot» (aluzie la Numeri 17, 8).

- «Impartit in patru grupe, poporul apare intr-o
formatie sfanta pentru a preceda cortul Legamantului,
slavit in acest chip al Crucii» (aluzie la Numeri 2).



CAPITOLUL Il

PATIMILE DOMNULUI

Capitolul precedent ne-a lasat sa intelegem ca Fiul,
adus spre junghiere ca Isaac, asemenea mielului ne-
prihanit, pe care poporul evreu il sacrificd de Pasti, se va
aduce El Insusi spre moarte ca si Sluga suferinda" a lui
Isaia, care a fost dusa la taiere ca un miel, pentru a reveni
la viata ca Iona, pe care chitul l-a aruncat a treia zi din
apele marii.

Dupa ce am descris profetiile care il anuntau, este
timpul sa redim evenimentul insusi, mai bine-zis girul
de evenimente care vor duce la moartea lui lisus pe Cru-
ce si la slavita Sa Inviere.

A) INVIEREA LUI LAZAR
(Ioan 11)

in Sfintele Evanghelii, episoadele care preced Pa-
timile lui lisus Hristos au dubla valoare: pe de o parte
ele anunta si pregitesc aceste Patimi, pe de alta parte
evidentiaza slava si atotputernicia Domnului, spre a face
cunoscutd, in acest mod, asumarea lor in mod voluntar
de catre El. E ca o miscare ascendentd, ca o tensiune
dramatica ce culmineaza in Rastignire si apoi izbucneste
in bucuria Invierii.

Era un om bolnav, Lazar, in satul Betania. Surori-

5 Ebed Iahve..



PAaTIMILE DoMNULUL 199

le lui, Marta si Maria, l-au anuntat pe Iisus, sperand prin
aceasta cd El va veni si il va vindeca. Atitudinea lui lisus
pare ciudata: «lisus iubea pe Marta si pe sora ei, si pe
Lazar», ne spune Sfantul Evanghelist loan, dar, cu toate
acestea, El nu se duce indata in Betania. El asteapta sa
treacd doua zile si dupa aceea o porni la drum. Ucenici-
lor care nu inteleg hotararea, lisus le vesteste ca Lazar
doarme si ca El il va destepta. Ucenicii il urmeaza cu de-
votament; sunt gata, marturisesc ei, sd infrunte pe con-
ducétorii din Ierusalim, dusmanosi fata de lisus; Toma
se oferd chiar sa moara impreuna cu lisus! Astfel, acesti
oameni, apropiati lui lisus, credinciosii Sai, se gandesc
ca merg spre moarte; ei nu banuiesc cé, dimpotriva, vor
fi martorii unei invieri, arvuna a Invierii Sale.

lisus soseste in Betania dupa patru zile de la
moartea lui Lazar. Marta, venind in intdmpinarea Lui,
ii spune: «Daca ai fi fost aici, fratele meu n-ar fi murit».
Durerea pare ca pune in cuvintele ei o oarecare nemul-
tumire, dar ea isi revine indatd: «Dar §i acum stiu ca
orice vei cere de la Dumnezeu, Dumnezeu iti va da».
Increderea sa in Hristos nu a fost zduncinata de moartea
fratelui sau; credinta sa in viata viitoare, in Imparatia
lui Dumnezeu, raméne aceeasi. «Stiu ca va invia la In-
viere, in ziua cea de apoi». lisus vrea sa incurajeze, sa
intdreasca aceastd credintd, s3 o curete, sd o elibereze
de toate retinerile si constrangerile omenesti; Marta nu
intelege invierea fratelui ei decét in viitor si intr-un fel de
perspectiva generald, dar lisus 1i arata cd invierea este un
fapt deja prezent, fiindca El insusi este Invierea si Viata:
«Eu sunt Invierea si Viata. Cel ce crede in Mine, chiar
de va muri, va trdi». lisus se defineste ca fiind Viata si
previne pe cei care-L ascultd ca moartea nu poate avea
putere asupra Lui. Aceste cuvinte vor putea si faci ca
ucenicii Sai si nu-si piarda nadejdea, cand vor fi martorii
Patimilor Sale, Dar, cu toate ci credinta lor este mare,



200 CRUCEA $1 INVIEREA

ucenicii sunt supusi slabiciunilor omenesti: Maria se tan-
guieste, evocand inaintea lui lisus moartea fratelui sau
Lazar. Atunci lisus, «a suspinat cu duhul si S-a tulburat
intru Sine», ne spune Sfantul Ioan Evanghelistul: cere
sd meargd la mormantul in care Lazar se odihneste de
patru zile. Acolo El porunceste sa se ridice piatra; Marta
[-a zis: «Doamne, deja miroase, ci este a patra zi». lisus
i-a zis: «Nu ti-am spus cd daca vei crede, vei vedea slava
lui Dumnezeu?» Apoi, lisus, ridicand ochii spre cer, se
ruga, zicand: «Parinte, iti multumesc ca M-ai ascultaty.
Si zicand acestea, a strigat cu glas mare: «Lazare, vino
afard!» si a iesit mortul, fiind legat la picioare si la maini
cu fasii de panza si fata lui era infasuratd cu mahrama.
Marta si Maria cand au trimis si-L cheme, sperasera o
vindecare din partea Lui: El da totdeauna mai mult decat
sperd credinciosul.

Este interesant de remarcat cd, in acest moment
de slava, Sfantul loan pare sa staruie asupra manifesta-
rilor firii omenesti a lui Hristos: El iubeste pe Lazar, EI
plange impreuna cu Maria, El suspina intru Sine, El este
tulburat, El intreaba: «Unde 1-ati pus?», El care cunoaste
toate lucrurile! Aceasta «slabiciune» aratata totodata cu
atotputernicia dumnezeiascd, aceste doud aspecte con-
tradictorii si total armonizate in Hristos, vor fi, si una si
cealalta, impinse pana la paroxism in timpul Patimilor i
ale Invierii. Biserica Ortodoxa ne raspunde: toate lucra-
rile lui Hristos sunt «teandrice», adica deodatda dumneze-
iesti si omenesti, Omul-Dumnezeu este Acela pe care-L
vedem plangand, Omul-Dumnezeu este Acela care-1 va
scoate pe Lazadr din mormant. Ceata credinciosilor canta:
«O, Hristoase, prin venirea Ta la mormantul lui Lazar,
Tu ne-ai aratat noua cele doua firi ale Tale!» Pe de o par-
te, in lisus, omul poate ceda emotiei si se poate indurera
de pierderea unui prieten, pe de alta parte, Dumnezeu in
[isus poate porunci mortii cu autoritate: «$i a strigat cu



PaTiMILE DoMNULUI 201

glas mare: Lazare, vino afara! Si a iesit mortul!.

Biserica comemoreazi Invierea lui Lazar in sim-
bata din ajunul Floriilor. Aceasta anticipare a triumfului
definitiv al lui Hristos asupra mortii ne ajuta sa punem la
inima faptul ca, chiar in adancul suferintelor Sale, Hris-
tos este Viata!

«Invierea cea de obste mai inainte de patima Ta
incredintdand-o, pe Lazdr din morti L-ai sculat, Hristoa-
se Dumnezeule. Pentru aceasta §i noi, ca pruncii, sem-
nele biruintei purtdnd, Tie, Biruitorului mortii, strigdm:
Osana Celui dintru inaltime! Bine esti cuvantat, Cel ce
vii intru numele Domnului!» (Troparul Intrarii lui Hris-
tos in lerusalim).

Evanghelia Sfantului loan ne explica in ce fel in-
vierea lui Lazér a avut consecinte decisive pentru eve-
nimentele ce au urmat. Multi iudei, dupa ce au vazut ce
facuse lisus, au crezut in El si astfel numarul celor ca-
re-L urmau nu a facut decat sa creasca. Dar si dusmanii
Sai se inmultesc, stransi fiind in jurul marilor preoti si
fariseilor. lisus atrage la El din ce in ce mai multi iudei.
Ei se indreapta acum spre El, dand din ce in ce mai pu-
tina atentie conducatorilor lor; acestia, rosi de invidie, se
nelinistesc. Preocupdrile lor sunt de asemenea si de ordin
politic; acest om care-si spune Mesia si aduna multimile
in jurul Lui, tulbura, se gandesc ei, echilibrul tarii; El
risca sa atraga atentia romanilor care ar putea pretexta
aceastd situatie spre a distruge locurile sfinte si poporul
iudeu. in mod involuntar, Caiafa chiar declara: «Este mai
de folos sd moara un om pentru popor, decat sa piara tot
neamuly. Involuntar, prooroceste ca lisus va muri ca sa
mantuiascd poporul Sau. Cuvintele marelui preot nu ii
sunt dictate decat de un calcul politic, dar ele capata, in
lumina evenimentelor Pastelui, un inteles cu totul diferit:
Mesia a murit pentru ca oamenii sa fie salvati, mantuiti.

Doua episoade importante, din sirul evenimen-



202 CRUCEA $1 INVIEREA

telor care duc la Rastignire, sunt ungerea din Betania si
intrarea triumfala a lui lisus in Ierusalim. Sfintii Evan-
ghelisti se deosebesc in prezentarea faptelor: daca Sfan-
tul Joan situeaza Ungerea din Betania in ajunul intrarii
in lerusalim, Sfantul Marcu si Sfantul Matei o situeaza
dupa aceea. Este probabil ca lisus, in timp ce mergea
de invéta in lerusalim, noaptea se intorcea in Betania ca
sd se odihneasca. Ordinea cronologici a celor doua eve-
nimente are importanta mica. Biserica, in slujbele sale,
sarbatoreste in Duminica Floriilor Intrarea lui lisus in
Ierusalim si apoi, miercuri, ungerea din Betania. Vom
urma aceasté ordine liturgica.

B) INTRAREA TRIUMFALA IN IERUSALIM

Acest eveniment important ne este descris de toti
cei patru Evanghelisti: Matei 21, 1-15; Marcu 11, 1-11;
Luca 19,29-44; loan 12, 12-19.

Era 1n apropierea Pastelui si iudeii veneau la le-
rusalim sé celebreze sarbatoarea. Ei se intrebau daca Ii-
sus va veni acolo, céci fariseii §i preotii hotdrasera sa
fie omorat si dadusera ordin pentru ca oricine ar fi stiut
unde se afla, si-L denunte spre a fi prins. Or, Hristos
si ucenicii Sai S-au urcat la Ierusalim. Strangand pe cei
doisprezece in jurul Sau, lisus ii anuntd cele ce se vor
intampla: «Jatd, ne suim la lerusalim si Fiul Omului va fi
predat arhiereilor si carturarilor; si-L vor osandi la moar-
te, si-L vor da in mana paganilor. Si-L vor batjocori, si-L
vor biciui, si-L vor scuipa, si-L vor omori, dar dupa trei
zile va invia» (Marcu 10, 33-34).

In timp ce se apropia de lerusalim, lisus trimite
pe doi dintre ucenicii Sai ca sa dezlege un asin legat «pe
care n-a gezut pAnd acum niciun omy, i pe acest smerit
animal Hristos isi va face intrarea in capitala.

Multimea vine intru intdmpinarea Lui aruncéan-



PATIMILE DoOMNULUI 203

du-si hainele pe cale, luand stalpari in maini, aclaméand
pe Mesia, imparatul lui Israel: «Bine este cuvantat Cel ce
vine intru numele Domnului! Osana intru cei de sus!».
Sfantul Luca scrie ca fariseii, nelinistiti de asemenea
manifestatie, cer lui lisus «sd-si mustre ucenicii». Dar El
refuza sé-i faca sa taca: «Va spun voud: daca acestia tac,
pietrele vor striga...!» El accepta deci ovatiile mulfimii.
El, oarecum le-a si provocat, infatisandu-se asa cum ves-
tise profetul Zaharia: «Bucura-te foarte, fiica Sionului,
veseleste-te fiica Ierusalimului, caci, iatd, imparatul tau
vine la tine: drept si biruitor; smerit i cdlare pe asin, pe
manzul asinei» (Zaharia 9, 9).

Aceasta simplitate trebuie sa-i faca pe cei care-L
aclama, sd inteleaga ca Mesia n-a venit spre a restabili
domnia temporala a stramosului Sdu David. El plange
Ierusalimul care va fi distrus, caci locuitorii acestuia nu
au inteles mesajul de pace al Mantuitorului.

In Duminica Floriilor, Biserica, cu voiosie, canta
lauda Domnului, care intra in cetatea Sa célare pe méan-
zul asinei «Dumnezeu este Domnul si S-a aratat noua.
Veniti de va bucurati si laudati pe Hristos cu ramuri de
copaci si de finic in maini cantdndu-I: Bine este cuvantat
Cel ce vine intru numele Domnului!» (Irmosul sarbato-
rii, de la Utrenie).

Multimea vedea un om célare pe un asin, intrand
in Ierusalimul pamantesc in care acest om va fi rastig-
nit. Biserica vede in El pe Fiul lui Dumnezeu intrand
in Ierusalimul ceresc spre a imparati acolo; de aceea in
ziua urmitoare, a Duminicii Floriilor, ea canta: «Veniti
..sa mergem cu El, sd ne rastignim cu El, pentru a-L
auzi spunandu-ne: nu la lerusalimul pamantesc Ma sui
pentru Patima Mea, ci la Tatal Meu si Dumnezeul Meu
si Dumnezeul vostru, pentru ca sa intrati cu Mine in Ie-
rusalimul ceresc, in imparatia Cerurilor» (Laude, Lunea
din Saptaména Mare).



204 CRUCEA $1 INVIEREA

De aceea, la fiecare Liturghie asociem intr-o sin-
gurd cantare, cantarea ingerilor, Heruvimi si Serafimi
slavind pe Dumnezeu pe tronul Sau: «Sfant, Sfant, Sfant
este Domnul Savaot, plin este cerul si pimantul de sla-
va Ta» — cu cantarea pruncilor din lerusalim, slavind pe
lisus calare pe manzul Sau: «Bine este cuvantat Cel ce
vine intru numele Domnului! Osana intru cei de sus!» —
aratand astfel ca noi identificim pe Acesta cu Acela, pe
lisus din Nazaret cu Dumnezeul cetelor ingeresti. Aceas-
td intrare triumfala a lui Hristos in Ierusalim prefigurea-
za biruinta Sa finala asupra mortii: «Acum este judecata
acestei lumi; acum stapanitorul lumii acesteia va fi arun-
cat afard, iar Eu cdnd Ma voi inilta de pe pamant la cer, i
voi trage pe toti la Mine» (loan 12, 31-32). lisus vesteste
astfel celor din preajma Sa, slavirea Sa prin moarte: ridi-
carea pe Cruce va fi semnul §i mijlocul intrérii intru sla-
va. Moartea lui Hristos pe Cruce elibereazd pe oameni
de tirania Satanei, invierea Sa ii trage cu El in slava: «Jn-
gropdndu-ne cu Tine prin Botez, Hristoase Dumnezeul
nostru, vietii celei fard de moarte ne-am invrednicit cu
invierea Ta §i, cantdnd, strigdm. Osana intru cei de sus,
bine egti cuvantat Cel ce vii intru numele Domnuluiy.

Multimea care sldveste pe Mantuitorul sau la
lerusalim, credinciosii de astazi care lauda pe Domnul
sunt purtati de acelasi elan; ei vad in Iisus Lumina care
lumineaza intunericul. lisus spune ucenicilor Sai: «Céat
aveti Lumina, credeti in Lumina ca sa fiti fii ai Luminii»
(Ioan 12, 36). .

Totusi, omul ramane liber sa recunoasca sau nu
pe Mantuitorul sau. El 1i urmeaza nu din teama sau con-
strangere, ci din libera alegere a iubirii Sale. Asa se ex-
plica de ce la lerusalim, chiar cei care au fost martorii
minunilor facute de Iisus, ai invierii lui Lazar, ai intrarii
triumfale in Ierusalim, nu au crezut cu totii in El (Ioan
12, 37-41): credinta nu este chestiune de «probe», ci de



PATIMILE DOMNULUI 205

libertate si de iubire.

Sfintele Evanghelii ne arata cum, in aceste zile
care preced Patimile, poporul iudeu se imparte intre cei
care planuiesc moartea lui lisus si cei care-L recunosc
si-L slavesc drept Mesia sau Hristos si care peste cativa
ani vor primi numele de crestini. Acest lucru va apare
limpede in episodul ungerii din Betania.

C) UNGEREA DIN BETANIA

Scena ungerii din Betania ne este redata de Sfin-
tii Evanghelisti Marcu (14, 3-9), Matei (26, 6-13) si loan
(12,1-8). O deosebire exista intre Ioan, pe de o parte, si
Sfantul Marcu si Sfantul Matei, pe de alta parte, asupra
identitétii personajelor, dar in ce priveste fondul, poves-
tirea rdmane aceeasi. Sfintii Apostoli Marcu si Matei
situeaza scena in casa lui Simon Leprosul, in timp ce
Sfantul Evanghelist loan o descrie ca avand loc la Lazar,
«pe care lisus il inviase din morti»; in timpul mesei, o
femeie pe care cei doi Sfinti Apostoli nu o numesc, dar
pe care Sfantul Ioan o numeste Maria, se apropie de lisus
tindnd in miini un vas cu parfum foarte pretios, unge
cu acesta picioarele lui lisus, apoi le sterge cu parul ca-
pului. Unii ucenici (potrivit Sfintilor Marcu si Matei),
Iuda Iscarioteanul (potrivit Sfantului Ioan), isi exprima
reprosul in fata unei asemenea risipe: «De ce mirul aces-
ta nu a fost vandut cu trei sute de dinari care sa fie dati
saracilor?», se indigneaza Iuda. Sfantul Ioan ne spune ca
in realitate el nu se interesa de saraci, ci de el insusi, caci
era casierul grupului si fura din ce se aduna. lisus 1i ras-
punde: «Las-0, cd pentru ziua ingroparii Mele 1-a pastrat
ea! Ca pe sdraci totdeauna ii aveti cu voi dar pe Mine nu
Ma aveti totdeauna.

Maria reia gestul pacatoasei din Evanghelia Sfan-



206 CRUCEA I INVIEREA

tului Luca (7, 36-38). Este vorba oare de aceeasi persoa-
nd, sau poate Maria, sora lui Lazdr, a reinnoit anume
acest gest in semn de recunostinté si de iubire fata de Cel
care-i redase viata fratelui sdau? Oricum ar fi, Biserica,
comemorand in Miercurea Mare ungerea din Betania, o
identifica pe aceastd Marie cu femeia pacatoasa si poate
si cu Maria Magdalena, primul martor al Invierii, care
va aduce din nou miruri pentru Hristos socotind cad-L va
afla in mormant. Textele diferitelor slujbe in aceastd zi
pun in paralel pocdinta purtitoarei de mir (in greceste —
myrophora) cu trddarea lui Iuda:

«in timp ce pacatoasa Iti aducea mir

ucenicul se invoia cu nelegiuitii;

ea se bucura ungandu-Te cu mir pretios,

el indraznea s vanda pe Cel nepretuit;

ea L-a cunoscut pe Stapanul sau, el i1 parasea;

ei 1 s-au iertat pacatele, el se face sclavul dugma-
nilor Lui» (Vecernia din Miercurea Mare)

Femeia, dispretuind socotelile inguste ale bar-
batilor, isi manifesta iubirea intr-un mod pe care unii il
socotesc nerezonabil; ea deschide pentru noi calea ade-
vératei pocainte:

«Doamne, femeia ceea ce cazuse in pdcate multe,
simtind Dumnezeirea Ta, ludnd randuiald de mironositda
si tdnguindu-se a adus Tie mir mai inainte de ingropare,
zicdnd: Vai mie! Cd noapte imi este mie infierbdntarea
desfrdaului, §i intunecatd si fard de lund pofta pdcatului.
Primegte izvoarele lacrimilor mele, Cel Ce scoti cu no-
rii apd din mare; pleacd-Te spre suspinurile inimii mele,
Cel Ce ai plecat cerurile cu nespusa plecdciune. Ca sd
sarut preacuratele Tale picioare si sd le sterg pe ele ia-
rasi cu pdarul capului meu. Al cdror sunet auzindu-l cu
urechile Eva in Rai in miazdzi, de fricd s-a ascuns. Cine
va cerceta multimea pdcatelor mele §i adancurile jude-
cdtilor Tale, Mantuitorule de suflete, Izbdavitorul meu?



PAaTiMILE DoMNULUI 207

Sa nu ma treci cu vederea pe mine, roaba Ta, Cel Ce
ai nemdsuratd mild» (Utrenia din Miercurea cea Mare,
Cantarea monahiei Casiana).

in timp ce Maria, presimtind moartea apropiata
a lui lisus, 1i aduce un omagiu anticipat, luda nemultu-
mit, se indigneaza si face socoteli viclene; el a auzit pe
lisus vorbind de moartea Sa; el, in ce-1 priveste, nu-si
recunoagte o vocatie de martir; el a vazut cu furie, cum
cei trei sute de dinari, care ar fi putut s intre in punga
sa, sunt cheltuiti pe parfum, el stie ca marii preoti si car-
turarii planuiesc moartea lui lisus si cautd mijlocul sa-L
prinda, fard ca aceasta sd provoace agitatic in popor.
«Atunci unul din cel doisprezece, cel numit Iuda Iscario-
teanul, ducandu-se la arhierei, a zis: «Ce voiti sd-mi dati
si eu il voi da in mainile voastre?», iar ei i-au dat 30 de
arginti; si, de atunci, cduta un prilej potrivit ca sa-L dea
in mainile lor» (Matei 26, 14-25; Luca 22, 1-6; Marcu 14,
1-2; 10-11).

Astfel nodul se strange, alegerea e facuta, rolurile
sunt distribuite in functie de calitatea inimii fiecaruia;
ora Patimilor este aproape: «Astdzi s-a adunat adunarea
cea vicleand §i a gandit asupra Ta cele desarte; astdzi
Iuda pentru tocmeala ce a facut si-a arvunit luigi spdn-
zurare; iar Caiafa, nevrdnd, a madrturisit ca ai luat pa-
timd de bundvoie pentru toti» (Troparul Proorociei de la
ceasul al 6-lea, Miercurea Sfintelor Patimi).

D) CINA CEA DE TAINA DIN JOIA MARE

Vremea Pastilor se apropie, ucenicii il intreaba pe
Tisus: «Unde voiesti sa-Ti pregdtim sa mananci Pastile?»
lisus le raspunde: «Mergeti in cetate si va va intdmpina
un om, ducind un urcior cu apa; mergeti dupa el si unde
va intra spuneti stapanului casei cd invatitorul zice:
Unde este odaia in care si mananc Pastile impreuna cu



208 CRUCEA §I INVIEREA

ucenicii Mei? lar el va va arata un foisor mare asternut
gata. Acolo s pregdtiti pentru noi» (Marcu 14, 12-15).
In aceastd incapere, odaia cea de sus sau in foisor, se va
afla Iisus 1n seara de joi pentru a cina cu cei doisprezece
ucenici.

SPALAREA PICIOARELOR
(Ioan 13, 1-20)

Acest eveniment, relatat numai de Sfantul Ioan
Evanghelistul, cu exceptia unei aluzii la Sfantul Luca
(12, 37), constituie un fel de prolog la Patimile Domnu-
lui. In acest «prolog» este vorba nu de slava, ci dimpotri-
vd, de «kenoza»'® lui lisus Care S-a coborat pani la cea
mai de jos limitd omeneasca, pana la starea de rob a unui
sclav strdin de comunitatea iudaica".

lisus se incinse cu un stergar, lud un lighean cu
apa si incepu sa spele picioarele ucenicilor Sai. Ucenicii
Séi nu intelesera, iar Petru chiar se indigna. lisus ii spu-
ne: «Daca nu te voi spala nu ai parte de Mine». Cand a
terminat, El le-a explicat ucenicilor Sai ca gestul acesta
trebuie si le fie lor exemplu: «intelegeti ce v-am facut
Eu? Voi ma numiti pe Mine Invatatorul si Domnul si
bine ziceti, cd sunt. Deci dacd Eu, Domnul si Invatato-
rul v-am spélat picioarele voua si voi sunteti datori sd va
spalati picioarele unii altora. Eu v-am dat voua exemplu,
ca precum v-am facut Eu voua, sa faceti si voi. Adevar

16 «Kenoza» vine de la termenul grecesc kenosis, pe care il intdlnim
in Epistola Sfantului Pavel cétre Filipeni i care inseamna, literal,
,a se goli”.

7 Tn cursul obisnuitului ceremonial de binecuvéntare a unei mese
evreiesti, cel mai tanar aduce capului familiei un vas cu apé ca sa-
si spele mainile. lisus reprezinta aici Capul familiei: El este Acela
care, inversand rolurile, ia locul celui din urma si spaléd picioarele
ucenicilor Sai.






210 CRUCEA $1 INVIEREA

tru voi si pentru multi se varsa spre iertarea pacatelory, si
lisus adauga: «Nu voi mai bea de acum inainte din acest
rod al vitei, pana 1n ziua aceea cand il voi bea cu voi,
nou, in imparatia Tatalui Meuy.

In felul acesta descriu cei trei Evanghelisti
«sinoptici»'®, adica Sfintii Matei, Marcu si Luca, eveni-
mentul care inaugura o era noud, in timpul acestei Cine,
reveland jerta ultima a Fiului lui Dumnezeu, céici lisus
si-a dat efectiv Viata pentru lume, adica Trupul si San-
gele Sau. El si-a dat-o nu numai pentru ucenicii Sai, pen-
tru cei care-L cunosteau si-L iubeau, ci pentru cei multi,
pentru multimea de credinciosi prezenti si viitori. Aceas-
ta multime este aceea despre care Isaia spusese: «Prin
suferintele Lui, Dreptul, Robul Meu, va indrepta pe mul-
ti, si faradelegile lor le va lua asupra Sa» (Isaia 53, 11).
Va amintiti ca Moise pecetluise cuvintele Vechiului Le-
gamant cu sangele viteilor varsat pe jertfelnic. lisus pe-
cetluieste Noul Legamant cu propriul Sdu Sange care va
fi varsat odata pentru totdeauna pentru intreaga omenire.
El inlocuieste jertfele sangeroase de animale(holocaust)
prin Jertfa Sa unica si definitiva pe Cruce (Evrei 8, 10-12
si9, 18-23).

Aceste cuvinte ale lui lisus le auzim la fiecare
Sfanta Liturghie, le regasim dincolo de orice schisma, in
toate ljturghiile crestine.

Jertfa lui Hristos implineste umbra, tipul, sem-
nul, prefigurarea, mielul neprihanit, junghiat la Pagtele
iudeilor pentru comemorarea eliberarii poporului iudeu
din robia egipteand. Acest caracter pascal al Jertfei lui
Hristos e subliniat in mod diferit de Sfantul Apostol loan

'8 Din cele patru Carti canonice care vorbesc despre «Vestea cea Buna»
adusa de lisus Hristos, primele trei prezinta intre ele astfel de asema-
nari incat pot fi puse adeseori in coloane paralele si cuprinse intr-o
«aruncatura de ochi»; de unde si numele lor de «sinoptice» (cf. Bibliei
de la lerusalim, p. 1283).



PATIMILE DOMNULUI 211

si de sinoptici. Sfantul Ioan subliniaza in doua randuri"
ca lisus a fost rastignit chiar in ziua in care evreii se
pregateau sa manance Pastile. Celilati evanghelisti su-
liniaza caracterul pascal al praznicului din Joia mare, al
Cinei celei de taina®.

CUVANTAREA DE DESPARTIRE
(loan 13, 33; 14; 15; 16: 17)

Sfantul Evanghelist Ioan este singurul dintrei
cei patru evanghelisti care nu mentioneaza, in relatarea
sa despre ultima cind, cuvintele de instituire ale Euha-
ristiei. Atunci cand isi scria Eavnghelia, [oan cunoastea
textele sinopticilor si a evitat repetarile. In schimb, intr-
un caitol anterior, in capitolul 6 cu privire la inmultirea
painilor, Sfantul Ioan a dezvoltat tema despre «Painea
Vietii»: «Eu sunt Pdinea Vietii care s-a pogorat din cer
(...), cine mananca Trupul Meu si bea Sangele Meu are
viata vesnica (...), caci Trupul Meu este adevarata man-
care si Sangele Meu adevarata bautura. Cel ce mananca
Trupul Meu si bea Sangele Meu ramane intru Mine si Eu
intru el» (Ioan 6, 51, 54-56).

In acest pasaj, Sfantul Ioan expune invatitura lui
lisus despre paine ca Trup al lui Hristos. Prin aceasta
revelatie suntem introdusi cu putere si realism in taina
Sfintei Euharistii, taind de impartasire, adica de unire a
tuturor oamenilor intr-un singur trup viu care da invie-

1 «Deci L-au dus pe lisus la Caiafa in pretoriu; si era dimineata. Si
ei n-au intrat in pretoriu ca s nu se spurce, ci s manance Pastile»
(loan 18, 28); «Din pricina vinerii aceleia, L-au pus acolo pe lisus,
pentru cd mormantul era aproape» (loan 19, 42).

2 «Si a trimis pe Petru §i pe loan zicadnd: Mergeti de ne pregititi
Pagtile ca sa mancam» (Luca 22, 8) ; «Si cand a fost ceasul, S-a
asezat la masa §i apostolii impreuna cu El. Si a zis cétre ei: Cu dor
am dorit s3 mananc cu voi acest Pasti, mai inainte de Patima Mea»
(Matei 26, 17-18; Marcu 14, 12)



212 CRUCEA $1 INVIEREA

rea «pentru viata lumii».

La ultima Cina, Sfantul loan trece direct de la
spalarea picioarelor ucenicilor la tradarea lui [uda spre a
termina cu cuvantarea de despartire a Domnului. Sfantul
Ioan da o structurd originala acestui text: temele se tes
intre ele, se reiau si 1si raspund ca intr-o bucata muzicala.
Putem compara acest pasaj cu o fugi; fiecare din teme
ar fi tinute de un instrument care ar aduce elemente noi
fiecdrei fraze muzicale. Diferitele motive revin fara in-
cetare si se amplifica la fiecare reluare cu o lumina noua.
Ele se unificé din acord in acord, am putea spune aici din
slava 1n slavd; pentru a atinge in final armonia adevarata,
punctul culminant care este rugéciunea lui lisus catre
Tatal.

[isus vesteste pe Apostoli despre plecarea Sa, apoi
le spune ca este vorba despre plecarea la Tatal Sau. El
face, in acelasi timp, fagaduinta intoarcerii Sale pentru a
veni sad-Si caute ucenicii, cdrora le-a pregatit un loc langa
Tatal. Cum pot oamenii sd ajunga la Tatal?

«Eu sunt Calea, Adevarul si Viata.» Nimeni nu
ajunge la Tatal decat prin lisus. Apostolii cunosc pe Ta-
tdl, pentru ca Fiul este unit cu Tatal, pentru cd ei cred in
Hristos ca in Fiul lui Dumnezeu.

Tema Intoarcerii la Tatal revine de mai multe ori,
imbogatita de fiecare data printr-o descoperire mai mare:
«De M-ati iubi v-ati bucura ca Ma duc la Tatél, pentru
ca Tatil este mai mare decat Mine» (loan 14, 28). Aici
este afirmata atotputernicia Tatalui: Tatal naste pe Fiul,
Duhul purcede de la Tatil, Izvorul unic al dumnezeirii.

Fiul va ruga pe Tatal sa trimita pe Mangaietorul,
Duhul Adevirului, peste Apostoli. Fagaduinta a Cinci-
zecimii, fagaduinta si a Invierii. «Lumea nu Ma va mai
vedea. Voi insa Ma veti vedea, pentru ca Eu sunt viu si
voi veti fi vii» (Ioan 14, 19).

Plecarea lui lisus este un céstig pentru apostoli,



PATIMILE DOMNULUI 213

cdci daca Fiul nu ar pleca la Tatal, Mangaietorul®' nu ar
veni la ei (Ioan 16, 7-11). Duhul Sfant va marturisi despre
Fiul si, prin propovaduirea lor, Apostolii vor deveni, la
randul lor, martori.

Temele intoarcerii la Tatal, ale trimiterii Duhului
Sfant sunt punctate de indemnul la iubire, porunca cea
noud: «lubiti-va unii pe altii», acesta este cheagul care
structureaza si consolideaza textul.

De dragostea pentru Hristos depinde dragostea
Tatalui pentru oameni: «Cel ce Ma iubeste pe Mine va fi
iubit de Tatal Meu» (Ioan 14, 21).

Unirea dintre Apostoli este deja chipul unirii
dintre Fiul si Tatal: «Eu sunt in Tatal si Tatal este intru
Mine» (loan 14, 11), caci Tatal proslaveste pe Fiul si in
Fiul este proslavit Tatal.

Credinciosii sunt chemati sa participe la aceasta
unitate: «Ca toti sa fie una, dupa cum Tu, Parinte, intru
Mine si Eu intru Tine, asa si acestia in Noi sa fie una ca
lumea sa creada ca Tu M-ai trimis» (loan 17, 21).

Cel ce-L iubeste pe lisus devine templu al Duhului
Sfant, caci Dumnezeu locuieste in el: «Daca Ma iubeste
cineva, va pazi cuvantul Meu, si Tatdl Meu il va iubi, si
vom veni la El si vom face locas la El» (Ioan 14, 23).

De dragostea dupa chipul celei care uneste pe
Tatél cu Fiul depinde prezenta Duhului in comunitatea
Apostolilor, Trup al Bisericii.

«Eu sunt vita cea adeviratd si Tatdl Meu este
vierul» (Ioan 15, 1). Aceasta este imaginea Bisericii si
roadele pe care le poarta ucenicii sunt roadele Duhului,
roadele sfinteniei. «Cel ce ramane in Mine si Eu 1n el,
acesta aduce roada multa, céaci fara Mine nu puteti face
nimic» (Ioan 15, 5). in afara Bisericii nu este mantuire.

2! Paraclet inseamna avocat, cel care asista pe Fiu si 1l reveleaza. Para-
clet se traduce prin Mangaietor, caci il face pe lisus prezent in lume si
ii face pe ucenici sa nu se simta orfani.



214 CRUCEA Sl INVIEREA

[isus 1i anuntd pe Apostolii Sai despre ura pe care
vor trebui sa o suporte din partea lumii, la fel ca Stapanul
lor: «Nu este sluga mai mare decat stapanul» (Ioan 15,
20), céci printul acestei lumii, demonul, domneste inca
asupra oamenilor, dar Fiul a biruit lumea (Ioan 16, 33) si
Duhul Sfant va face cunoscuta aceasta biruinta (Ioan 16,
8-11), «va va célauzi la tot adevarul».

Fiul si Duhul Sfant, Mangaietorul, lucreaza in
lume caci Ei sunt trimigii Tatalui. [isus descopera Apos-
tolilor Sai credinta in Treime. «...Vine ceasul cand nu va
voi vorbi in pilde, ci pe fata va voi vesti despre Tatal»
(Ioan 16, 25). Pentru ca Apostolii s inteleaga «Adeva-
rul intreg», Adevarul in plinatatea Sa, acela referitor la
Dumnezeul Treime va trebui sa fie calauziti de Duhul
(Ioan 16, 13).

Apoi, mergand spre Patima cea de bunévoie, ina-
inte de a iesi in noapte, [isus concentreaza intreaga reve-
latie intr-o ultima rugéciune, rugiciune care recapitulea-
za intreaga Sa misiune pe pamant. El pune intreaga Sa
lucrare pe seama Tatalui: «Eu Te-am proslavit pe Tine pe
pamant, lucrul pe care Mi L-ai dat sa-l fac, L-am savar-
sit» (Ioan 17, 4).

Acum se apropie ora supremd in care Tatal va
proslavi pe Fiul pe Cruce.

Inainte de a porni, lisus se roagi pentru Apos-
toli, pentru ca ei sd mosteneasca infierea: «Céci ei sunt
ai Tai. Si toate ale Mele sunt ale Tale...» (Ioan 17, 9-10).
lisus cheama asupra lor Duhul Adevarului trimis de Ta-
til: «Sfinteste-i pe ei intru Adevarul Téau; cuvantul Tau
este Adevirul» (Ioan 17, 17).

Rugiaciunea lui lisus i sfinteste pe Apostoli prin
Duhul drept continuatorii lucrarii Fiului in lume: «Pre-
cum M-ai trimis pe Mine in lume, si Eu i-am trimis pe ei
in lume» (loan 17, 18).

Inaintea despartirii Sale, lisus lasd o mostenire



PatiMILE DOMNULUI 215

in lume: aceasta este Biserica pe care o intemeia prin
aceasta rugdciune ce se numeste rugdciunea arhiereasca:
«Dar nu numai pentru acestia Ma rog, ci i pentru cei ce
vor crede in Mine, prin cuvantul lor, ca Toti sa fie Una»
(Ioan 17, 20-21).

Aceasta unitate implinitd de Duhul, va calauzi
pe toti credinciosii impreuna cu lisus la Tatal pentru a
contempla Slava lui Dumnezeu, Unul in Trei Persoane.

«Pe Dumnezeu nimeni nu L-a védzut vreodata;
Fiul Cel Unul Nascut, Care este in sanul Tatalui, Acela
L-a facut cunoscut» ( loan 1, 18).

In liturghia noastra regdsim aceeasi structura ca
si in cuvantul de despartire al Domnului. Rugaciunea
euharisticd incepe prin aceastd chemare: «Sa ne iubim
unii pe altii», urmata indata de marturisirea de credinta
(Crezul), exprimata din toata inima de intreaga adunare,
marturisire in Tatal, Fiul, Sfantul Duh, Treimea cea de-o
fiinta si nedespartita.

Apoi, pe urmele lui Iisus in drumul Lui spre Pa-
tima cea de bunavoie si adresdndu-Se Tatdlui cu Ruga-
ciunea Sa, noi indraznim, la randul nostru, sda adresam
Tatalui rugaciunea noastra, recapituldnd intreaga lucrare
a Fiului (Crucea, Mormantul, Invierea cea de a treia zi,
Inéltarea, Sederea de-a dreapta Tatdlui si Cea de-a doua
slavita Venire), pentru a aduce lui Dumnezeu Jertfa de
pace, Jertfa de lauda in péinea si vinul care, prin invoca-
rea Duhului, prin Epicleza®?, devin Trupul si Sangele lui
Hristos, «pentru Viata lumii».

TRADAREA LUI TUDA

In timpul Cinei, lisus a vestit pe ucenicii Sai:
«Adevarat graiesc voud ca unul dintre voi Ma va vinde».

2 Epicleza este invocarea adresata Tatalui pentru ca El sa faca sa co-
boare Duhul Sfant asupra Sfintelor Daruri.



216 CRUCEA $I INVIEREA

Toti s-au intristat si fiecare se intreba: «Nu cumva sunt
eu, Doamne?» lar El, raspunzénd, a zis: «Cel ce a intins
cu Mine maéna in blid, acela Ma va vinde. Fiul Omului
merge precum este scris despre El. Vai, insa, acelui om
prin care Fiul Omului se vinde! Bine era de omul acela
dacéd nu se nastea» (Matei 26, 23-24). Sfantul loan da
o relatare aseméanatoare despre vestirea acestei tradari.
Este aici Intreaga taind a raporturilor dintre libertatea
omului si implinirea planului lui Dumnezeu. In aceas-
ta relatare se observa cateva deosebiri semnificative fata
de aceea a Sfantului Matei. De pilda: lisus il arata pe
Iuda nu spundnd: «Cel care a intins cu Mine ména in
blid...», ci «acela este caruia Eu intingand bucitica, i-o
dau» (Ioan 13, 26). Si relatarea Sfantului loan se termina
astfel: «Si dupa imbucatura, a intrat atunci satana in el.
Iar lisus i-a zis: «Ceea ce faci, fa mai curand». Dar ni-
meni din cei care sedeau la masa, n-a inteles pentru ce
i-a zis aceasta... Cat despre luda, dupa ce a luat bucati-
ca de pdine, a iesit numaidecat. Si era noapte» (loan 13,
7-30). Remarca: «era noapte» are mai ales o semnificatie
simbolica, aratand ca era ceasul puterii intunericului.
Cina se terminase cu cantarea de Psalmi, apoi li-
sus a mers cu ucenicii dincolo de Valea Chedronului, pe
Muntele Maslinilor, in gradina Ghetsimani. Era un loc
unde ei obignuiau sd mearga sa se roage, sa fie impreuna.
Iuda stia aceasta si de aceea alerga sa-1 instiinteze pe Ca-
iafa ca era momentul potrivit ca sa procedeze fara zgo-
mot la arestarea pe intuneric a lui lisus. El ii fagadui ca il
va face cunoscut garzii, in pofida intunericului, printr-un
sarut; in ajun el primise 30 de arginti. In ziua urmétoa-
re, dupa condamnarea lui lisus, luda deodata va intelege
urmdrile actului sau si va restitui preotilor cei 30 de ar-
ginti, spunind: « Am gresit, vinzand sdnge nevinovat!»;
dar preotii dispretuitori ii vor raspunde: «Ce ne priveste
pe noi? Tu vei vedea. Si el, aruncand argintii in templu, a



PaTimMiLE DoMNULUI 217

plecat si, ducandu-se, s-a spanzurat» (Matei 27, 3-5).

Astfel, spre deosebire de Petru, care s-a lepadat
de trei ori de lisus, dar s-a cait si a aflat din nou incre-
derea si prietenia Domnului, Iuda, desi isi regreta fapta,
nu se intoarce la Domnul sau, ci cade in disperarea care
duce la moarte.

AGONIA DIN GHETSIMANI SI ARESTAREA
(Matei 26,36-56; Marcu 14,32-42; Luca 22,39-53; loan 18,1-11)

Ducandu-Se in gradina Maslinilor, lisus isi pre-
veni ucenicii despre apropierea incercarii care avea sa
fie pentru ei prilej de ispita si de cadere. El le aminteste
cuvintele Sfintei Scripturi: «Bate-voi pastorul si se vor
risipi oile turmei» (Matei 26, 31; Marcu 14, 27).

Adresandu-se direct lui Petru, Domnul ii zise:
«Simone, Simone, iata satana v-a cerut si va cearna ca
pe grau» (Luca 22, 31).

Dar Petru, mereu impulsiv, exclama: «Doamne,
cu Tine sunt gata sd merg si in temnitd si la moarte»
(Luca 22, 33). lisus i raspunde: «Zic tie Petre, nu va can-
ta astazi cocosul, pdna ce de trei ori te vei lepada de
Mine, ca nu Ma cunosti» (Luca 22, 34). Petru nu-L crezu
s1 protesta din nou.

Ceea ce a trait lisus in gradina Ghetsimani cu
ucenicii Sdi nu e relatat 1n acelasi fel in cele patru Evan-
ghelii. Sfantul loan nu vorbeste despre rugaciunea si su-
ferintele lui lisus inaintea prinderii Sale. Sfantul Matei
si Sfantul Marcu fac relatari foarte asemanatoare despre
aceste clipe, in timp ce Sfantul Luca reda lucrurile intr-
un fel destul de deosebit, punand accentul si mai mult pe
durere si rugaciune. lata textul Sfantului Luca:

«Si cénd a sosit in acest loc, le-a zis: ,,Rugati-va,
ca s3 nu intrati in ispitd”. Si El S-a departat de ei ca la o
aruncaturd de piatra si, ingenunchind Se ruga, zicand:



218 CRUCEA §l INVIEREA

,,Parinte, de voiesti, treacd de la Mine acest pahar... Dar
nu voia Mea, ci voia Ta sa se faca!” lar un inger din cer
s-a ardtat Lui si-L intarea. Iar El, fiind in chin de moarte,
mai staruitor Se ruga. Si sudoarea lui s-a facut ca pica-
turi de sange care picurau pe pamant. Si ridicandu-Se
din rugaciune, a venit la ucenicii Lui si i-a aflat adormiti
de intristare. Si le-a zis: ,,De ce dormiti? Sculati-va si va
rugati ca si nu intrati in ispitd”» (Luca 22, 40-46).

Matei si Marcu nu mentioneaza aparitia ingeru-
lui, nici sudoarea suferintei, in schimb, ei staruie mai
mult asupra adormirii ucenicilor Petru, lacov si loan si
nu le acorda scuza tristetii. De trei ori lisus ii gaseste
adormiti si 1i imboldeste: «Duhul este osarduitor, dar
trupul neputincios.

Este clipa ultimului indemn: «A sosit ceasul... scula-
ti-vd, sd mergem...» (Marcu 14, 41-42), a sosit escorta inar-
mata condusa de Iuda. Acesta inainta si zise: «Bucura-te,
invatatorule!» Si L-a sarutat. Indata oamenii L-au prins.
Unul dintre ucenici, despre care doar Sfantul loan spune
ca era Simon Petru, scoase sabia din teaca si tiie urechea
dreapta a unei slugi a Marelui Preot. lisus il mustra: «Toti
cei ce scot sabia, de sabie vor pieri» (Matei 26, 52).

Si adresandu-Se multimilor, lisus zise: «Ca la un
tal-har ati iesit cu sabii si cu toiege ca s& Ma prindeti!
In fiecare zi sedeam in Templu si invitam si n-ati pus
mana pe Mine. Dar toate acestea s-au facut ca sa se im-
plineasca Scripturile proorocilor». Atunci, toti ucenicii,
lasandu-L, au fugit (Matei 27, 55-57).

E) INTEROGATORIUL LUI IISUS
1. PROCESUL EVREIESC

lisus a fost condus la palatul Marelui Preot, unde
s-au adunat carturarii i fariseii, forméand astfel impre-



PATiMILE DoOMNULUI 219

una cu Marele Preot adunarea Sinedriului. (La Sfantul
Ioan, lisus este condus mai intai la Anna, socrul lui Ca-
iafa, care, dupa ce L-a intrebat pe lisus asupra invataturii
Sale, L-a trimis inapoi la Caiafa). lisus a fost adus in fata
Sinedriului. Se cauta impotriva Lui o marturie falsa pen-
tru a putea fi condamnat la moarte. S-au prezentat mai
multi martori mincinosi. Unul din ei a declarat: «Acesta
a zis: Pot sda daram Templul lui Dumnezeu si in trei zile
sa-l cladesc» (Matei 26, 61). in realitate, Iisus spusese:
«Daramati Templul acesta si 1n trei zile 1l voi ridica (...),
El vorbea despre templul Trupului Sau» (Ioan 2, 19-21).
Dar in fata acestor marturii mincinoase lisus pastra ta-
cerea.

Atunci Caiafa a pus intrebarea capitald pentru
evrei, asupra mesianitétii lui lisus: «Te jur pe Dumne-
zeul Cel Viu sa ne spui noua de esti Tu Hristosul, Fiul
lui Dumnezeu!» lisus i-a raspuns: «Tu ai zis, §i va spun
inca, de acum veti vedea pe Fiul Omului sezénd de-a
dreapta Celui Atotputernic si venind pe norii cerului».
Acesta este un citat din psalmul 109 si pe de alta parte si
din profetia lui Daniel (7, 13), in care lisus marturises-
te cd El este Mesia, Fiul Omului, stand de-a dreapta lui
Dumnezeu. Marele Preot si-a rupt atunci hainele zicand:
«A hulit, ce ne mai trebuie martor? latd acum ati auzit
hula Lui, ce vi se pare?». Iar ei, raspunzéand au zis: «Este
vinovat de moarte». Si au scuipat in obrazul Lui si [-au
dat palme; altii il bateau cu pumnii zicand: «Prooroces-
te-ne Hristoase, cine este cel care Te-a lovit?» (Matei 26,
63-77; Isaia 50, 6).

2. LEPADAREA LUI PETRU
Am vazut, potrivit Sfantului Matet, ca In momen-

tul arestarii lui Iisus, ucenicii au fugit. De fapt, unii s-au
marginit s rimana in urma spre a observa ce avea sa se



220 CRUCEA $1 INVIEREA

petreacad. Astfel a fost cazul lui Petru, care, dupa cum
marturisesc cei patru Evanghelisti, urma pe lisus din de-
partare. Astfel a fost, potrivit celei de a patra Evanghelii,
si cazul lui loan care, cunoscand pe cei din jurul Marelui
Preot, a putut sa intre farad greutate in casd, pe urmele
lui lisus.

Petru s-a amestecat printre servitorii si multimea
din curte, dar a fost observat si apostrofat: «$i tu esti cu
lisus Galileanul» (Matei 26, 69). Petru neaga: «Nu stiu
ce zici». Apoi un altul i-a spus: «Si tu esti de-al lor!» Pe-
tru a raspuns: «Nu sunt dintre ei». El neaga a treia oara
cand aude spunandu-i-se: «Cu adevarat, acesta era dintre
ei, caci si graiul il vadeste galilean». Indati a cantat co-
cosul si Sfantul Luca spune ca: «Intorcandu-Se Domnul,
a privit spre Petru» (Luca 22, 61). Atunci Petru isi aduse
aminte de cuvintele lui lisus si a plans cu amar.

3. PROCESUL ROMAN

Preotii si batranii hotarasera ca lisus sd moara.
Dar, intrucat evreii nu aveau dreptul sa condamne la
moarte, ei il dusera pe lisus in fata procuratorului ro-
man, Pilat. Acesta, negasindu-I nici o vina lui lisus — el
intelesese foarte bine ca din cauza invidiei preotii voiau
ca El sa moara — a facut tot ce a putut ca si nu fie dat
ca si-L condamne. Afland ca lisus este din Galileea, a
dispus si fie dus, potrivit Sfantului Apostol Luca, in fata
lui Irod regele Galileei care se afla la lerusalim. lisus,
refuzind sa raspunda lui Irod, acesta il trimise inapoi la
Pilat. Acest cinic schimb de politete pe seama lui lisus, a
fost prilejul unei reimpéacari a celor doi tirani.

Despre procesul roman din fata lui Pilat, versiu-
nea cea mai completd o da Sfantul Evanghellst loan. Pilat
intreaba: «Tu esti regele iudeilor?» (Intr-adevar, pentru a



Patimiri: DoMmNuLUL 221

face sa fie condamnat de romani, mai marii preotilor il
denuntasera pe lisus ca razvratit care voieste sa se faca
rege), lisus raspunse: «Imparatia Mea nu este din lumea
aceasta; dacd imparatia Mea ar fi din lumea aceasta, slu-
jitorii Mei s-ar fi luptat ca sa nu fiu predat iudeilor...»
— «Asadar, Tu esti rege?», 1i spuse Pilat. — «Tu zici ca
Eu sunt rege. Eu pentru aceasta M-am nascut si pentru
aceasta am venit in lume ca sd marturisesc Adevarul;
oricine este din Adevar asculta glasul Meu».

Pilat I-a zis: «Ce este Adevarul?» (Ioan 18, 36-38)
Era tulburat si negasind motiv pentru condamnare, ar fi
preferat sa fie scutit de responsabilitatea aceasta si sa-L
elibereze pe lisus. De aceea el propuse multimilor sa-I
dea drumul lui lisus cu prilejul sarbatorii. Dar multimile
au strigat: «Nu pe Acesta, ci pe Baraba!». Baraba era un
razvratit, un talhar care fusese condamnat de romani. In
acest moment, dupa Sfantul Matei, intervine femeia lui
Pilat, pentru a-1 preveni sd nu se amestece in procesul
Acestui «Drept» despre care avusese un vis (Matei 7,
19). Pilat staruie asa dar si mai mult pentru a-L elibera
pe lisus. Conducatorii evreilor argumenteaza in asa mod
incat sa forteze pe Pilat sa actioneze in numele ordinei
romane. lisus, spuneau ei, facidndu-Se imparat, se ridica-
se impotriva lui Cezar. Si Pilat se 1asa influentat de preoti
si de carturari. El intreba din nou pe lisus, si enervat de
tacerea Sa, ii spuse: «Nu stii cd am putere sd Te eliberez
si putere am sa Te rastignesc» — «N-ai avea nici o putere
asupra Mea, raspunse lisus, daca nu ti-ar fi fost data tie
de sus; de aceea, cel ce M-a dat tie mai mare pécat are»
(Toan 19, 10-11). Pilat merse pentru ultima datéd in fata
multimilor (care in tot timpul acestui proces rdmasesera
in afara pretoriului pentru a nu se intina intrand intr-o
locuintd pagana in ajunul Pastelui); el le preda pe lisus
si dispuse sa fie eliberat Baraba. Sfantul Evanghelist
Matei este singurul care vorbeste despre gestul lui Pi-



222 CRUCEA SI INVIEREA

lat care si-a spalat mainile, spunand: «Nevinovat sunt de
sangele Dreptului Acestuia, voi veti vedea» si multimile
raspunsera potrivit vechii condamnarii a legii: «Sangele
Lui asupra noastra si asupra copiilor nostri» (Matei 27,
24-35).

Soldatii guvernatorului il luarad atunci pe lisus si
dupa ce L-au biciuit, L-au dezbricat de hainele Sale, L-au
imbréacat cu o mantie de culoare purpurie §i au asezat pe
capul Lui o coroand de spini §i in mana stanga o trestie;
pentru a desavarsi aceasta caricatura regala ei se inclina-
ra si-si batura joc de El spundnd: «Bucura-Te, imparatul
iudeilor». Spre deosebire de Sfintii Evanghelisti Matei si
Marcu, Sfantul Evanghelist loan plaseaza incoronarea cu
spini 1naintea condamnarii definitive a lui lisus. Dupa
Sfantul loan, Pilat ar fi luat el insusi, oarecum, raspunde-
rea acestei nedreptati, caci dupa ce lisus a fost imbracat
astfel, Pilat sperand poate cd multimile se vor multumi
cu aceastd pedeapsa, L-a luat pe lisus si L-a aratat lor
spunéndu-le: «latd, Omul!» (in latina: Ecce Homo), ada-
ugand: «latd, Imparatul vostru!». In chip vadit, Pilat voia
sa-1 umileasca pe iudei spunandu-le: «lata ce fac eu cu un
impdrat al iudeilor». Multimile au strigat: «Rastigneste-
L!, Rastigneste-L!» «Sa rastignesc pe Imparatul vostru?»
le spuse Pilat. Marii Preoti raspunsera: «N-avem alt im-
parat decat pe Cezarul. Daci il eliberezi nu esti prietenul
Cezarului; cine se face imparat se impotriveste Cezaru-
lui». Ei gésira argumentul hotarator. Pilat, temandu-se
sa nu fie denuntat impératului Tiberiu drept complice al
unui rebel, L-a predat lor ca sa fie rastignit.

Totusi, in aceasta mascarada dureroasa, adevara-
ta regalitate a lui lisus apare chiar din cuvintele si ges-
turile lui Pilat, fara ca el sa-si dea seama de aceasta. De
aceea, in numeroase biserici ortodoxe se obisnuieste sa
fie infatisata icoana Robului lui Dumnezeu?, cu coroana

23 Ebed-Iahve este Robul lui Dumnezeu, Omul durerilor, Sluga su-



PatiMILE DOMNULUI 223

Sa de spini, cu mantia imparateasca batjocoritoare $i cu
sceptrul Sau de trestie, in momentul in care la Utrenia
din Lunea Mare poporul canta: «lata Mirele vine in mie-
zul noptii...». Biserica identifica astfel pe imparatul umi-
lit al iudeilor, pe Hristosul Patimilor, cu Mirele Bisericii
descris 1n parabola celor zece fecioare (Matei 25, 1-13).

F) RASTIGNIREA

Dupé ce si-au batut joc de El, L-au dezbrécat de
mantie i L-au imbracat cu hainele Sale. A fost dus pe
Golgota24 fiind silit sa poarte crucea Sa; dar aceasta era
grea si dupa cate suferise, El n-ar fi putut s-o poarte pana
la sfarsit. In locul sau a purtat-o un anume Simon din Ci-
rene, cunoscut de ucenicii lui lisus «ca tatil lui Alexan-
dru si al lui Rufusy, silit de soldati pe cand se intorcea
de la camp.

Pilat a ordonat sa se aseze deasupra Crucii in-
scriptia care sa arate cauza pentru care legea romana il
condamnase la moarte: «lisus Nazarineanul, imparatul
iudeilor» (prescurtat INRI sau INBI, inscriptia era scrisa
in latineste, in greceste, in evreieste, loan 19, 19).

Daca mai marii preotilor iudei ar fi condamnat
pe lisus la moarte pentru blasfemie, fiindcd se numea
pe Sine Fiu al lui Dumnezeu, romanii L-ar fi condamnat
la moarte ca razvratit, pentru ca isi spusese imparat al
iudeilor. Pentru noi crestinii, El este cu adevarat si Fiu
al lui Dumnezeu si imparat al Iudeilor. Crucea victori-

ferinda, Slujitorul patimitor din profetia lui Isaia.

4 Golgota inseamna in limba aramaica locul capatanii, craniul; in lim-
ba latina se spune ,,calvaria”, de unde substantivul francez ,,calvaire”.
Sfintii Parinti au stabilit adeseori o paralela intre locul rastignirii si lo-
cul mormantului lui Adam, aratand prin aceasta ca Noul Adam a venit
sa aduci prin jertfa Sa mantuirea Celui Vechi si, de aceea, in icoane
craniul care apare la riddcina Crucii infatigeaza pe Adam.






PaTiMILE DoMNULUI 225

oasd, pe care o0 agezam in chip de biruinta in varful bi-
sericilor noastre, nu trebuie sa ne facd sa uitim crucea
josnicd, unealtd a chinurilor: era o moarte atroce si Fiul
lui Dumnezeu, in firea Sa omeneasca, i-a cunoscut toate
sfasierile. Maica Sa, loan ucenicul cel iubit si sfintele fe-
mei au asistat fara nici o putere la agonia Sa, in timp ce
trecétorii il infruntau si isi bateau joc de EIL

In seara de Joia Mare la slujba Patimilor, care este
numita in mod curent slujba sau denia «celor douaspre-
zece Evanghelii», se citesc doudsprezece pericope®, care
se refera la Patimile Mantuitorului.

G) TAINA CRUCIH

Cuvintele rostite de Hristos pe Cruce:

Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu, pentru ce
M-m pdrdsit? (Matei 27, 46; Marcu 15, 34)

Parinte, iartd-le lor cd nu stiu ce fac! (Luca 23, 34)

Adevarat graiesc Tie, astazi vei fi cu Mine in
rai! (Luca23; 43)

Pdrinte, in mainile Tale incredintez duhul Meu!
(Luca 23, 46)

Femeie, iatd fiul tiau! Si ucenicului i-a zis: iatd,
mama ta! (loan 19, 26-27)

Mi-e sete! (Ioan 19, 28)

Sdavirgitu-s-a! (Ioan 19, 30)

Trebuie sd meditam asupra acestor ultime cuvinte
ale Mantuitorului, caci dupa cum stim, ele n-au fost spu-
se la intdmplare si fiecare este plin de télc. Traditia Bi-
sericii le-a meditat indelung fara a fi vreodata epuizate.
Dupi slaba noastra intelegere, trei aspecte principale pot

% Cele douasprezece citiri din Joia Mare sunt: 1. loan 13, 31-18, 1; 2.
Toan 18, 1-28; 3. Matei 26, 57-75; 4. loan 18, 29-19, 16; 5. Matei 27, 3-32;
6. Marcu 15, 16-32; 7. Matei 27, 32-54; 8. Luca 23, 32-49; 9. Ioan 19,
23-37;10. Marcu 15, 43-47; 11. loan 19, 18- 42; 12. Matei 27, 62-66.



226 CRUCEA §I INVIEREA

servi spre cdlauzire pentru a ne apropia de taina lor:

1. Cel ce este pe Cruce este Mesia venit sa impli-
neascd profetiile.

2. Cel ce este pe Cruce este Dumnezeu prin Care
totul a fost facut: «Astazi a fost spanzurat pe lemn Cel
Ce a spanzurat pamantul pe ape...»; «Este de negrait sa
vezi pe Cel ce a facut cerul si pamantul spanzurat pe
lemnul Crucii...» (Vinerea Mare)

3. Cel ce este pe Cruce S-a facut Om deplin, Fiul
lui Dumnezeu fiind, Dumnezeu adevirat din Dumne-
zeu adevarat. El S-a micsorat pe Sine din iubire pentru
noi, impartasind conditia noastrd umana péana la capat.
A suferit océrile, loviturile, batjocura si chinurile Crucii;
El a primit moartea, El singurul fara pacat pentru a im-
partasi integral decaderea umana pe lemnul Crucii; aga-
dar Persoana totala a lui Hristos, Dumnezeu facut Om si
proclamat Mesia este Cel Rastignit pe Cruce.

Nimic din Sfintele Evanghelii nu indicd ordinea
cronologica in care au fost pronuntate aceste cuvinte.
Astfel, ni s-a parut potrivit sd le prezentam grupandu-le
pe acelea care au fost redate de acelasi Evanghelist, afa-
ra de primul cuvant rostit, pe care il intdlnim la Sfintii
Evanghelisti Matei si Marcu.

Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu,
pentru ce M-ai pardsit?
(Matei 27, 46; Marcu 15, 34)

Cu aceste cuvinte incepe Psalmul 21. Acest strigat
disperat de ajutor este strigatul lui Iisus pe Cruce: «Eli,
Eli Lama Sabachtani?» Multe lucruri s-au spus i s-au
scris cu privire la acest strigat. Noi nu vom retine aici de-
cét unul; ca orice iudeu, lisus recita psalmi in rugiciunea
de fiecare zi; nu ne indoim nici o clipd cd Domnul nostru
Iisus Hristos se ruga neincetat. Pe Cruce, in momentul
suprem al misiunii Sale pe pamant, El intoneaza acest



PaTiMILE DoOMNULUI 227

psalm, fnainte de a muri si primele cuvinte tdsnesc ca
un strigat.

Sa citim pana la capat acest psalm si vom fi sur-
pringi sd constatam ca, in detaiu, acest psalm corespunde
intocmai cu rastignirea de pe Golgota.

«lar Eu sunt vierme si nu om, ocara oamenilor si
defaimarea poporului» (vs. 7).

lisus este in situatia lui lov, caci toti oamenii isi
intorc fata de la El, din cauza suferintei Sale excesive.

«Toti cei ce M-au vazut, M-au batjocorit, griit-
au cu buzele, clatinat-au capul zicand: Nadajduit-a spre
Domnul, izbaveasca-L pe El, mantuiasca-L pe El, ca-L
voieste pe El» (vs. 8-9).

lisus, inaltat pe cruce, auzea pasii trecatorilor din
dreptul piciorului Crucii. El auzea batjocoririle si rase-
tele celor ce treceau si clitinau capul spunind: «Pe altii
i-a mantuit, iar pe Sine nu poate si se mantuiasci!...S-a
increzut In Dumnezeu: Sa-L scape acum...» (Matei 27,
39-44). Sfantul Evanghelist Matei a folosit aceleasi cu-
vinte ca si Psalmistul pentru a descrie Patimile. Psalmul
continud prin accente de deznadejde provocate de chinu-
rile mortii; versetele 12 la 14 exprima nelinigtea agoniei;
Trupul Sau se topeste; El se simte incoltit de monstrii
sub forma de tauri, lei si clini care i dau tarcoale intr-o
viziune de cogmar si de spaima.

«Uscatu-s-a ca un vas de lut taria Mea, si limba
Mea s-a lipit de cerul gurii Mele si in tarina mortii M-ai
pogoraty (vs. 16).

Acesta este momentul in care lisus a exclamat:
«Mi-e setel». In Psalmul 68, un adevérat poem tragic
asupra agoniei, aflim versetul urmaétor: «In setea Mea
M-au adapat cu otet» (vs. 22). Acest episod, mai ales,
a izbit pe Sfantul Evanghelist loan care era prezent pe
Golgota; scriindu-si marturia sa, el a adaugat, in legatura
cu setea lui lisus si cu otetul, cd Scriptura trebuia sa se



228 CRUCFA §1 INVIEREA

implineasca, caci psalmii ii reveneau in memorie.

«Ca M-au inconjurat cdini multi, adunarea celor
vicleni M-a impresurat. Strapuns-au mdinile Mele si pi-
cioarele Mele» (vs. 17-18).

Acest verset reia ceea ce se petrecuse inaintea ri-
dicarii Crucii, in momentul in care lisus, inca la pimant,
a fost tintuit cu cruzime pe lemn.

«Numadrat-au toate oasele Mele» (vs. 18).

Ne imagindm intr-un mod foarte realist, omul
des-membrat, membrele sale sunt intinse la extrem si
oasele ies prin pielea intinsa.

«Impartit-au hainele Mele lorusi si pentru cima-
sa Mea au aruncat sorti» (vs. 19).

Sfintii Evanghelisti Matei si loan relateaza despre
targuiala soldatilor care nu vor sa rupa cimasa cea fara
cusdturd. Mai mult, Sfantul Ioan precizeaza ca aceas-
ta avea sd se Implineasca potrivit Scripturilor. Cici, el,
martorul ocular, este foarte izbit cand vede cat de mult
moartea lui [isus este conformd cu Psalmii si cu profeti-
ile. Incepind cu versetul 20, stilul Psalmului se schimba
deodatd; cel aflat in agonie nu mai vede ceea ce se pe-
trece in jurul Lui, nici oamenii, nici tumultul; El nu mai
vorbeste nici chiar despre suferinta Sa; El se intoarce in
intregime spre Dumnezeu, intr-o speranta imensa si lu-
minoasa. .

Cel care va muri, se gandeste deja cum va vesti
Numele lui Dumnezeu tuturor oamenilor, iudeilor mai
intai: «Spune-voi Numele T&u fratilor Mei; in mijlocul
Adunarii Te voi lauda... Toate semintiile lui Iacov sla-
vifi-L pe El. Sa se teama de Dansul toatd semintia lui
Israel!»...

Acest strigit catre Israel aduce aminte de striga-
tul: «Périnte, iarta-le lor ca nu stiu ce facy, céci lisus, mu-
rind, nu-Si intoarce fata Sa de la neamul Sau, pentru ca
dupa Inviere, El va trimite pe Apostoli s propovaduiasca



PatimiLE DoMNULUI 229

neamurilor, incepand de la Ierusalim (Luca 24, 47).
Pentru a termina psalmul, cel muribund prooro-
ceste si prevede convertirea neamurilor, cici: «Se va ves-
ti Domnului neamului ce va sa vina. $i vor vesti drept-
atea Lui poporului ce se va naste si ce a facut Domnul»
(vs.36). Pe Cruce, lisus are viziunea tuturor oamenilor
pentru care moare, El ne prevede pe toti, pe fiecare din-
tre noi, spre a ne méntui prin moartea Sa si prin iubirea
Sa. Intrucat Domnul lisus a luat asupra Sa fiecare cuvant
al Psalmului 21 i a tréit pe Cruce in mod efectiv tot ceea
ce Psalmistul descrisese cu mult inainte, El a triit aga-
dar In mod intens si primul verset al Psalmului: «Dum-
nezeul Meu, Dumnezeul Meu pentru ce M-ai parasit?»
El a simtit cu adevarat parasirea lui Dumnezeu. Acesta
este punctul extrem al «kenozei. In ce fel Fiul Unic al
lui Dumnezeu, Dumnezeu adevirat din Dumnezeu ade-
varat, S-a putut simti parasit d¢ Dumnezeu? Dumnezeu
Care paraseste pe Dumnezeu? Dumnezeu Care Se pa-
raseste pe Sine Insusi? Tocmai in aceasta consta taina
de nepatruns a mantuirii noastre. Daca lisus n-ar fi fost
decat un om, moartea Sa pe Cruce nu ar fi adus nimic
mai mult decat cea a multor prooroci sau eroi morti in
slujba omenirii. Dar iata ca lisus indrazneste sa spuna:
«Cine M-a vazut pe Mine, a vazut pe Tatal, caci Eu sunt
in Tatél si Tatal este intru Mine. lata ca lisus indrazni-
se sd spund: «Eu sunt Calea, Adevirul si Viata. Cel ce
crede in Mine, nu va muri niciodatd». Aceasta inseamna
ca misiunea Sa, dupa ce a venit din «Sanul Tatalui» con-
sta in a-L aduce pe Dumnezeu oamenilor. Asadar, daca
[isus nu ar fi murit i nu ar fi inviat, mesajul Sau nu ar
fi decat minciuna si de aceea Sfantul Apostol Pavel va
spune: «Daca Hristos n-ar fi inviat, noi crestinii am fi
cei mai nenorociti dintre oameni». El va invia, caci este
Dumnezeu si, in felul acesta, moartea Sa capata intrea-
ga sa semnificatie uimitoare. Sfantul Apostol Pavel va



230 CRUCEA §1 INVIEREA

comenta 1n Epistola catre Filipeni aceasta taina funda-
mentald a credintei crestine, care este moartea in firea
Sa omeneasca a Dumnezeului Rastignit: «El S-a nimicit
pe Sine Insusi» — cuvant cu cuvant, in textul grecesc: «El
S-a golit» de conditia Sa dumnezeiasca ramanand mai
departe Dumnezeu.

Dumnezeu adevarat, El S-a facut Om adevarat.
El, care este Modelul dumnezeiesc al omului facut dupa
chipul lui Dumnezeu, a luat asupra Sa toate suferintele si
toate sldbiciunile pe care omul le cunoaste dupa caderea
sa, toate afara de pacat, inclusiv absenta lui Dumnezeu,
caci pacatul indeparteazd de Dumnezeu, inclusiv moar-
tea, care este consecinta ultima a pacatului, inclusiv sa-
lagul mortilor, locul absentei absolute a lui Dumnezeu,
spre a face ca Dumnezeu s intre pretutindeni unde omul
suferd — pana in abisul mortii — insotindu-1 pana in stra-
fundul mizeriei sale pentru a-l scoate din ea inviindu-l,
facandu-l sa urce la ceruri si sa se aseze la dreapta Ta-
talui; Fiul lui Dumnezeu moare ca Om pentru ca Fiul
Omului sa invieze ca Dumnezeu. latd de ce trebuie ca
Fiul lui Dumnezeu sa cunoascé pe Cruce suferinta lipsei
lui Dumnezeu pentru ca orice om care moare sa poata
afla din nou prezenta lui Dumnezeu: aceasta este man-
tuirea.

Dintre cele trei cuvinte ale lui Hristos pe Cruce,
citate de Sfantul Evanghelist Luca, ne ocupam, mai intai,
de cele doua care staruie asupra temei iertdrii, pe care o
gasim adeseori la el (vezi parabolele: oaia pierduta 15,
4-7, drahma aflata 15, 8-10; intoarcerea fiului risipitor 15,
11-32).

«Padrinte, iartd-le cd nu stiu ce fac»
(Luca 23, 34)
In acest cuvant Mantuitorul cere iertarea pentru
calaii Sai, in timp ce acestia il rastigneau. Nu e prima



PaTiMiLE DoMNULUI 231

datad cand i se cere lui Dumnezeu sa ierte pe niste vi-
novati. Moise L-a rugat pentru poporul iudeu in timpul
Exodului; si Dumnezeu Insusi a avut milad de locuitorii
cetatii Ninive, cum citim in Cartea lui lona, care «nu sti-
au sa deosebeasca dreapta lor de stinga lor». Dar astazi
Insusi Fiul lui Dumnezeu este Acela Care este dat mor-
tii, deci Jertfd, si cere iertarea calailor Si.

El este Jertfa anuntata de Isaia (53, 1-11), «Mielul
lui Dumnezeu care ridica pacatele lumii» (loan 1, 29),
Cel ce a venit sa implineasca Scripturile si planul Tata-
lui. Aceasta este ceea ce n-au inteles cei care rastigneau
pe Mantuitorul lumii. Mai tarziu Sfantul Petru va spune:
«$1 acum, fratilor, stiu ca din nestiinta ati facut rau ca si
mai marii vostri» (Faptele Apostolilor 3, 17).

El doreste, in acelasi timp, iertarea tuturor oame-
nilor, care prin pacatele lor au facut necesara moartea
Sa si, prin urmare iertarea noastra, fiindca si noi suntem
pacdtosi. Nu prin meritele noastre putem fi mantuiti, ci
Domnul, cum spunea Isaia «a purtat faradelegile noas-
tre si pentru cei pacatosi Si-a dat viata...» (Isaia 53, 12).
Pentru toti Hristos cere iertarea. Un teolog modern scrie:
«Céand cazi, dacd strigi cu toatd increderea ta, nu mai
cazi in neant, ci in bratele lui Hristos, ale Celui care pe
Cruce le-a deschis pentru totdeauna»?®. Sfantul Nicolae
Cabasila, teolog din secolul al XIV-lea, scrie: «Nimic nu
sfideaza iertarea intr-atdt incat sd intreacd milostivirea
lui Dumnezeu... El a devenit pentru céléii Sai izvor de
har...Domnul neintinat de nici un pacat, dupa ce a indu-
rat mari suferinte, moare; si purtdnd intru Sine ranile, ca
Om, mijloceste pentru oameni si libereaza neamul ome-
nesc de povara crimelor lui si reda astfel celor din robia
pécatului libertatea pe care El nu avea de ce s-o cuce-
reascd pentru Sine, El Insusi fiind Dumnezeu si Domn

26 Olivier Clément, rev. Contacte 52. p. 267.



232 CRUCEA §1 INVIEREA

(Crucea cu opt brate, in Viata in Hristos)»'.

Adevarat grdiesc tie, astazi vei fi cu Mine in rai!
(Luca 23, 43)

Hristos a fost rastignit intre doi talhari ca sa se
implineasca acest cuvant al Scripturii: «Si cu cei faca-
tori de rele a fost numarat...» (Isaia 53, 12). Unul dintre
talhari, cel pe care Traditia il aseaza la stinga Domnului,
nu contenea sa huleasca, sfidandu-L pe lisus, sa se man-
tuiasca pe Sine si pe tovarasii Lui printr-o manifestare a
puterii Sale spunandu-I cu sarcasm: «Nu esti Tu Hristo-
sul? Mantuieste-Te pe Tine si pe noi». Celalalt era, ca si
tovarasul sau, un talhar, poate hot sau asasin, dar Hristos
nu a ezitat niciodata sa ia tovarasi de drum pe vamesi, pe
desfranate (curve), pe talhari. Acest tilhar nu a batjocorit
pe Domnul, ci s-a pocait fulgerator, intr-o clipa:

«Noi pe drept suntem in aceasta osanda, caci
noi primim cele cuvenite dupa faptele noastre...» (Luca
23, 41). El a cunoscut adevarata natura a Imparat1e1 lui
Dumnezeu si a inteles ca lisus este imparatul ei. E un
semn admirabil de credinta faptul ca talharul a cunoscut
in acel muribund umilit pe Domnul Care avea sa intre
in Imparatia Sa, care nu este din aceasta lume. Tainica
pocdinta... $i noi, intr-o clipd acum putem sd ne pocaim.
Pocdindu-se tdlharul a implorat milostivirea lui lisus,
care ne este oferita mereu. lisus nu se limiteaza sd ia cu-
nostintd de credinta lui in invierea mortilor in ziua ce va
sa fie. La cererea lui: «Pomeneste-ma Doamne cand vei
veni intru Imparatia Ta»?, lisus raspunde: «Astazi vei fi
cu Mine in rai». Raiul, in care va fi primit el, talharul,
primul om ce va patrunde in urma lui Hristos.

¥’ Nicolae Cabasila, La vie en Jésus-Christ, Prieuré d’Amay-sur-
Meuse (Belgique), pp. 160 si 39.

28 Aceste cuvinte ale talharului s-ar putea traduce mai exact astfel:
Cénd vei veni ca Imparat!



PaTimiLE DoMNULUI 233

Iisus nu ne cere numai fapte, caci suntem saraci
si pacétosi si toata puterea noastra vine de la Dumnezeu,
ci mai Intéi cu iubire §i credinta in libertate deplina, sa
ne intoarcem catre El. Acest astazi de care vorbeste lisus
nu e numai acea zi a Rastignirii Lui: Cuvéantul Sau se
adreseazd fiecdruia dintre noi acum, aga cum ne amin-
teste Biserica. In Vinerea Mare, credinciosii canta de trei
ori: «Intru o zi ai invrednicit, Doamne, pe tilharul in rai,
si pe mine lumineazd-ma cu lemnul Crucii, si ma man-
tuieste». La fel, in toate Duminicile inainte de Fericiri,
Biserica canta: «intru Imparitia Ta cand vei veni, pome-
neste-ne pe noi Doamney. Da, putem, ca si talharul, sa-L
rugdm pe Domnul, pentru ca suntem in acel ,,astazi”, aga
cum ne Invata multi dintre psalmi: « Astazi, veti auzi gla-
sul Lui, s nu va invartosati inimile voastre» (Psalmul
94, 8) si Sfantul Apostol Pavel invata: «Ci indemnati-va
unii pe altii, in fiecare zi pana ce putem sa zicem: astazi»
(Evrei 3, 13).

«Pdrinte, in mdinile Tale incredintez duhul Meu»
(Luca 23, 46) ’

Acest cuvant, ca si cel dintai («Dumnezeul Meu,
Dumnezeul Meu pentru ce M-ai parasit?»), este un citat
dintr-un Psalm, e vorba de Psalmul 30, 5-6): «in mai-
nile Tale imi voi da duhul Meu; izbavitu-m-ai Doamne
Dumnezeul adevarului». Si un cuvant si celélalt au fos
rostite cu «glas puternic», asa cum marturisesc Sfintii
Evanghelisti Matei si Luca.

Cel dintai cuvant este constatarea unui fapt: fina-
lul kenozei, moartea prin parasirea voluntard a dumne-
zeirii; ea nu este nicidecum expresia disperarii; cel de al
doilea cuvant confirma increderea lui Hristos. Dar cum
spune Psalmul 15, 9-10: «Trupul Meu va salaslui intru
nidejdea ca nu vei lasa sufletul in iad, nici nu vei da pe



234 CRUCEA §I INVIEREA

cel cuvios al Tau sa vada stricaciuneay.

Hristos incredinteaza Tatalui «duhul» Sau, suflarea
vietii pe care orice om de la Adam o primeste atunci cand
se naste, increzator ca El {1 va invia «Intaiul nascut din mor-
ti». Domnul a trait si a acceptat El Insusi moartea.

La fel si noi, in fiecare seara, inainte de a ador-
mi, fara sa stim dacd ne vom mai trezi in aceasta lume,
spunem cu incredere si iubire lui Dumnezeu: «in méini-
le Tale imi incredintez duhul, Doamne; binecuvanteaza-
ma, ai mila de mine si-mi daruieste viata vesnica.

Cele trei cuvinte urmitoare sunt extrase din
Sfanta Evanghelie dupa Sfantul Evanghelist loan:

«Deci lisus, vazand pe mama Sa si pe ucenicul
pe care-l iubea stand alaturi, a zis mamei sale: ,,Femeie,
iatd fiul tdu”. Apoi a zis ucenicului: ,.iatd mama ta’»
(Ioan 19, 26-27).

Mai intai, trebuie sa ne amintim ca «ucenicul pe
care il iubea» era loan, autorul relatarii evanghelice, ace-
la care la ultima Cina se afla «ldnga lisus», care se aple-
case «pe pieptul Saux. Nicaieri in Sfintele Evanghelii nu
vedem astfel de marturisiri de intimitate si de afectiune
din partea lui lisus. Tot ce-l priveste pe loan este de o
importanta deosebita pentru noi care ciutdm o legatura
personald de iubire cu Domnul. Un Périnte al Bisericii ne
spune ca, pentru a putea intelege sensul Sfintei Evanghe-
lii a lui loan, trebuie ca si noi sd ne aplecdm pe pieptul
lui lisus si s@ primim din partea Sa pe Maria ca Maica.
Rascumpararea omenirii se face prin Jertfa Domnului pe
care Maria L-a adus in lume; Maica Domnului este im-
plinirea drumului lung al omenirii spre aceastd Rascum-
parare. Ea este si Maica credinciosilor uniti in Trupul
Unic al lui Hristos. Fiecare din noi ca membru al Acestui
Trup, trebuie sé lupte pentru a deveni un alt Ioan, dar
pentru asta trebuie sa devenim astfel incét sd o primim



PaTiMILE DoMNULUI 235

pe Maria ca Maicé si sd-L auzim pe Hristos numindu-ne
fii ai Mariei®.

Hristos o numeste pe Maria «femeie», aga cum pe
Sine Insusi se numeste «Fiul Omului». Ea este cu ade-
varat noua Eva. El a numit-o asa pentru pr1ma oard la
nunta din Cana (loan 2, 1-11), atunci cénd ea i ceruse
s faci o minune. El i-a raspuns atunci: «inca nu a venit
ceasul Meu», inainte de a accepta ca sd prefacd apa in
vin. Astizi, pe Cruce, El Isi varsa Sangele Sau, vin al
Euharistiei, iar din coasta Sa va tasni apa de viata data-
toare a Botezului.

«Dupd aceea, stiind lisus cd toate s-au sdavarsit,
acum, ca sd se plineascd Scriptura, a Zis: Mi-e sete!»

Stiind ca totul s-a implinit, Domnul citeaza incd
o data Vechiul Testament, Psalmul 68, 25: «In setea Mea
M-au adéapat cu otet», si, aflam indata, continuand lectu-

¥ Fecioara Maria si-a asumat rolul de mama pentru credinciosi inca
din primele timpuri ale Bisericii. in vremea vietii sale o vedem
pértasa la viata apostolilor: «Toti acestia, intr-un cuget, stdruiau
in rugiciune impreuna cu femeile i cu Maria, mama lui lisus si
cu fratii Lui» (Faptele Apostolilor 1, 14). Legaturile sale cu apos-
tolii erau asa de puternice incét acestia s-au adunat intr-un mod
tainic, potrivit Traditiei, in jurul Maicii Domnului la Adormirea
sa. Icoanele fi arata ca pe niste fii devotati si plini de iubire, plan-
gandu-si mama la mormant. In toate veacurile crestinii au cinstit-o
pe Fecioara Maria, Maica lui Dumnezeu, si au aflat in ea ocrotirea
maternd si mijlocitoarea pe langa Fiul Sau, Hristos, Dumnezeul
nostru. Maica Domnului se aratd de multe ori ca 0 Mama iubitoare
a oamenilor. Ea intervine deseori in viata personald a crestinilor
prin semne minunate. O sirbatoare comemoreaza in chip desosebit
ocrotirea Preasfintei Fecioare: in ziua de 1 octombrie se sdrbato-
reste Acoperdmantul Maicii Domnului (gr. Skepe si slav. Pokrov).
in traditia occidentals, Maica Domnului e de asemenea cinstita ca
Mama a tuturor credinciogilor, numeroase fiind tablourile care o
infatiseaza adapostindu-i sub Valul ei pe cei care ii cer ocrotirea.



236 CRUCEA §I INVIEREA

ra Evangheliei, ca un soldat, fara sa stie, a implinit Scrip-
tura: «un burete inmuiat in otet a fost fixat in varful unei
trestii si apropiat de gura Say.

Nu e vorba doar de faptul ca lisus pe Cruce im-
plineste profetiile. El primeste sa simta in firea Sa ome-
neascd acesta sete si, El Care spusese la Cina: «Nu voi
mai bea de acum inainte din acest rod al vitei pana in
ziua in care voi bea cu voi vinul cel nou in imparatia
Tatalui Meuy, primeste ca Mesia §i ca Om sa I se ofere
otetul, care fata de vinul cel nou este ceea ce firea noas-
trd coruptd prin pacat este fata de firea Omului inviat.
Lucrul de care El este cu adevarat insetat este, insa, iu-
birea noastra care, raspunzand iubirii Sale, trebuie sa-si
dea si ea roadele. lisus Care spune «Mi-e setex», nu este
El insusi Izvorul Apei care da viata? In timpul traversa-
rii desertului n-a indulcit El apele amare de la Mara si nu
a facut sa tasneasca apa din stancd? Nu a oferit El, oare,
samarinencei apa cea vie care potoleste pentru totdeauna
setea, aceasta apa care face din fiecare crestin «un izvor
de apa tasnind spre viata vesnica»?

«Dupd ce a luat otetul, lisus a zis: Savirsitu-s-a, §i
pleciandu-Si capul, Si-a dat duhuly
(Ioan 19, 30)

Aceste ultime cuvinte — «Si-a dat duhul» — co-
respund cuvintelor Domnului pe care le-a citat Sfantul
Luca: «Parinte, in mainile Tale imi incredintez duhul»
(Luca 23, 6). Cele doua fraze sunt legate in mod intim.
Iisus da socoteald Tatalui Sau Caruia ii incredinteaza du-
hul ca El a implinit pana la capat dorinta Sa, fiindca «mai
mare dragoste decat aceasta nimeni nu are ca viata lui sa
si-0 puna pentru prietenii sdi» (loan 15, 13).

Acest cuvant al Domnului trebuie sé se citeasca
in legaturd si cu cel pe care il citeaza Sfantul Apostol



PaTimiLE DoMNuULUI 237

Luca: «Ei nu stiu ce fac.», caci, atunci cadnd Hristos moa-
re pe Cruce, Scripturile sunt plinite fard ca cei care Il
rastigneau sa stie aceasta.

Domnul Si-a implinit misiunea, El isi termina
viata pamanteasca; El a luat asupra Sa conditia de rob
in care cdzuse omul pe care El il crease liber sa creasca
potrivit vointei Tatalui si cu ajutorul Sfantului Duh in
iubirea Creatorului sau. El a instituit Cina prin care ne-a
dat Painea Vietii coborata din cer pentru ca s 0 mancam
ca sa nu murim (loan 6, 50). Dupa ce a luat asupra Sa
slabiciunile noastre pana la Cruce si moartea noastra, El
S-a pogorat la iad ca sa invieze intreg neamul omenesc:
lucrarea de mantuire se implineste in Jertfa lui Hristos;
Invierea va veni; Vinerea Mare se termina si zorile Pas-
tilor vor fi inceputul unei vieti noi.

ODIHNA LUI HRISTOS iN MORMANT

Dupa ce lisus a murit, soldatii au venit sa puna
capat vietii celor trei rastigniti. Ei terminara cu cei doi
tlhari zdrobindu-le oasele picioarelor. (Nemaiputand
sd se sprijine pe picioare, trupul rastignitului atarna cu
toata greutatea sa de maini; atunci rastignitul nu mai pu-
tea respira i murea indata). lisus, insa, fiind deja mort,
soldatul ii strapunse coasta cu o lance spre a se implini
Scriptura: «Niciunul din oasele Mele nu va fi zdrobity,
cum spusese Moise despre mielul pascal; si indatd iesi
din coasta sange si apa: apa Botezului si sdngele Euha-
ristiei (Impartasaniei), varsat pentru iertarea pacatelor.

Iosif din Arimateea, ucenic al lui lisus i mem-
bru al Sinedriului, obtine de la Pilat permisiunea sa ri-
dice Trupul de pe Cruce si, cu ajutorul lui Nicodim, il
pune intr-un mormant nou, tdiat in stinca, situat foarte
aproape. Ei rostogolira o piatra grea la usa mormantului.
Conducatorii iudeilor obtinusera de la Pilat permisiunea



238 CRUCEA §1 INVIEREA

de a pune paza la usa mormantului, ca si fie siguri ca
ucenicii lui lisus nu vor veni in timpul noptii sa fure Tru-
pul si sd spuni ca lisus inviase, asa dupa cum spusese.

[ata, asadar, ca incepe cea de-a saptea zi, ziua in
care Creatorul S-a odihnit de toate lucrarile Sale, ziua in
care lisus se odihneste in mormént, Sdmbata Mare. Cum
sd nu evocam aici rugaciunea lui Iona care strigéd catre
Dumnezeu din pantecele monstrului marin:

«Strigat-am catre Domnul in strdmtoarea mea, §i
El m-a auzit; din pantecele salasului mortilor catre El am
strigat, si El a luat aminte la glasul meu! Tu m-ai aruncat
in adénc, in sdnul marii §i undele m-au inconjurat; toate
talazurile si valurile Tale au trecut peste mine. Si gan-
deam: aruncat sunt dinaintea ochilor Tai! Dar voi vedea
din nou Templul cel sfant al Tau! Apele m-au inviluit pe
de-a intregul, adancul m-a impresurat, iarba marii s-a
incolécit in jurul capului meu; ma cobordsem pana la
temeliile muntilor, zavoarele pamantului erau trase asu-
pra mea pentru totdeauna, dar Tu ai scos din striciciune
viata mea, Doamne Dumnezeul meu! Céand se sfarsea
in mine duhul meu, de Domnul mi-am adus aminte si la
Tine a ajuns rugaciunea mea, in Templul Tau cel sfant.
Cei ce slujesc idolilor deserti dispretuiesc harul Tau; dar
eu iti vor aduce Tie jertfe cu glas de lauda si toate fa-
gaduintele mele le voi plini, caci mantuirea vine de la
Domnul!» (Iona 2, 3-10.)

In cursul Utreniei din SAmbata Mare, celebrata
de obicei in noaptea de Vineri spre Sambata, Biserica
stransa in jurul mormantului lui Hristos in asteptarea
Invierii, sarbatoreste aceste ceasuri hotiratoare in care
Viata este pusd in mormaént, in care Fiul lui Dumnezeu
va face nestricacios trupul nostru stricacios in care El
se imbriacase si care il insoteste in mormant si va face
nemuritoare firea noastra pe care pacatul o facuse muri-
toare. Mormantul lui Hristos este locul de taind in care



PATIMILE DOMNULUI 239

se sdvarseste trecerea de la moarte la viata, locul inchis
ca un ou de unde va tasni viata noua a Pastilor, era noua,
cea de a opta zi din viata lumii.

EPITAFUL?

Teama si cutremurarea ne cuprind si o tacere pli-
nd de cuviinta ne stapaneste in fata acestei taine uriase:
moartea lui Hristos Dumnezeu. Niciun cuvant, niciun
gand, nicio cantare nu sunt in stare sa-L proslaveasca pe
Domnul. Asadar, ca si losif din Arimateea, ca si Nico-
dim, sa ne apropiem de Mormantul preasfant si sa prea-
marim cu iubire aceasta taina de nepatruns:

«Facatorul cerului i al pAmantului este oaspete-
le unui straimt mormant..

Cutremura-te de spaima, cerule, si voi, adancuri
ale pamantului, tremurati!» (Oda 8, Irmos )*'.

Impreuna cu ingerii si cu stihiile ne cutremuram
in fata Punerii in mormant:

«In mormint, Viata, pus-ai fost Hristoase!

Si corurile ingeresti slavesc milostivirea Ta.

Catapeteasma Templului s-a rupt in doua la Rés-
tignirea Ta, si stelele si-au ascuns lumina, o, Cuvinte,

O, Soarele Dreptatii, cind Tu Te-ai ascuns sub

% Epitaphion este un termen grecesc, redat in romana prin Epitaf, iar
in slavona prin Plactchenitsa, este o icoana inramata cu voaluri bro-
date pe care este infafigatd Punerea in mormant a lui Hristos de citre
Iosif din Arimateea, insotit de Nicodim. La capul lui lisus se apleaca
Maica Sa, la picioarele Sale se afld Sfantul loan care ajuta celor doi
ucenici sa-L inmormanteze pe Domnul (Ioan 19, 38-42). in toate bi-
sericile ortodoxe, in Vinerea Mare credinciosii vin si se inchine saru-
tand Epitaful impodobit cu flori si agezat, in mod solemn, in centrul
locasului.

3! Toate textele citate in acest capitol sunt preluate din slujbele din Vi-
nerea Mare de la Vecernie si din Sambéata Mare de la Utrenie, Vecernie
si Sfanta Liturghie.



240 CRUCEA $1 INVIEREA

pamanty.

Cantam cu intreaga Bisericd in aceasta Vinere
Sfanta pentru a insoti pe losif si pe Nicodim in fiecare
din gesturile lor, in momentele in care ei ingroapa Tru-
pul nepretuit al Domnului §i Méantuitorului nostru lisus
Hristos. Apoi, in noaptea de Vineri spre Sdmbata, can-
tarile foarte sobre ne invatad sa ne apropiem cu cuviinta
s1 profund respect de Hristos aflat in mormant. Aceste
cantari ne inifiaza in taina dumnezeiasca, fara si ne-o
descopere vreodatda in adédncul ei ori sa ne-o dezvalu-
ie pe de-a intregul, cici ea ramane de nepatruns mintii
omenesti. Acesta este sensul broderiilor din jurul Epita-
fului, adica de a pazi taina mortii lui Dumnezeu. In bise-
ricile rusesti procovetul sau valul Sfantului Potir acopera
acum Sfanta Fata a Domnului, caci nici macar ingerii nu
indraznesc sa-L priveasca pe Hristos in mormant.

Mai multe teme sunt evocate in noaptea aceasta,
in rugéciunile cantate la slujba. Sa ascultam cateva frag-
mente din acestea care ne vor da semnificatia celor trei
zile in mormant.

Mormantul, in care odihneste Hristos, devine iz-
vor de viata: )

Tu, Viata lumii intregi (a universului) primesti

punerea in mormint dupa legea mortilor.

«Dar din acest mormant s-a aratat izvorul

Invierii.

Pentru a noastra mantuire si noi ii cantam:

O, Dumnezeule liberator, bine esti cuvantat!»

Hristos a ingropat cu El in mormaént firea noastra
omeneascd, pentru ca aceasta fire stricacioasa sa devina
nestricacioasa. El a luat asupra Sa conditia noastra de
muritori, pentru a ne darui nemurirea Sa:

«Te premarim Facéatorule a toate,

Caci, prin Patimile Tale, am fost mantuiti



PATIMILE DOMNULUI 241

de moarte i am primit mantuirea»

Iisus In mormant pare ca doarme ca si

Adam atunci cand a fost creata Eva:

«Din coasta Ta, Doamne, cea insulitata,

izvorasti o noua creatie: pentru Noul Adam

o Eva noui;

Ai dormit un somn minunat,

un somn Izvor de Viata,

Te vei destepta viu, o, Atotputernice!»

Odihna in mormant a Domnului e asemenea
odihnei lui Dumnezeu in cea de a saptea zi a creatiei.
Hristos in mormant este implinirea Sabatului, caci, prin
moartea Sa, El recreeaza Universul si desavarseste lu-
crarea dumnezeiasca:

«Astazi sfintit-ai ziua a saptea,

ziua aceea pe care-odinioara

Tu ai binecuvantat-o

odihnindu-Te de toate lucrérile Tale.

Caci Tu zidesti Universul si Tu il innoiesti

prin Sabatul Tau

0, Mantuitorule!»

Sabatul Legii lui Moise se implineste de acum

inainte in Trupul lui Hristos:

«Marele Moise a zis: ,,Si Dumnezeu a

binecuvantat ziua a saptea”.

Tainica prefigurare a acestei zile: iata,

Sabatul binecuvantat,

Iata, ziua odihnel, céci in aceasta zi se odihnea

de toate lucrurile Sale Fiul Cel Unul

al lui Dumnezeu

prin moartea Sa ‘

El sarbatoreste Sabatul in Trupul Sau

si se intoarce intru slava Sa

dintru inceput prin Inviere.

Tema Sabatului este centrala in zorii acestei Sim-



242 CRUCEA $1 INVIEREA

bete; sfintele femei purtatoare de miresme presimt deja
spre ce slava se indreapta acel Sabat unic i neasemuit:
trecerea de la moarte la Viata, de la noapte la zorile nein-
serate, trecere de la ziua a saptea la cea de-a opta zi, care
incepe noua creatie. Acesta este motivul pentru care se
repeta de mai multe ori refrenul femeilor mironosite:

«Acest Sabat este mai binecuvantat

intre celelalte,

Caci Hristos adormit va invia a treia zi».

Chiar in inima mortii straluceste invierea, cu o
lumina tainica si plina de pace. Inainte chiar de lumi-
noasa noapte a Pastilor, in adancul mormantului, imne-
le Sfintilor Parinti ne fac sa intrevedem biruinta asupra
mortii, pogorarea la iad si liberarea celor din intuneric:

«Iadul stapaneste neamul omenesc,

dar stapénirea sa nu e vesnica.

Tu esti Atotputernice Care, intins In mormant,

Rupt-ai cu mana Ta imparateasca

lanturile mortii.

Vestit-ai celor ce dormeau din veci

adevarata liberare.

Mantuitorule, Intaiule nascut dintre cei mortin*?,

Iadul incepe sa-si piarda puterile si, inainte de bi-
ruinta deplina ce va fi cdntata cu stralucire in noaptea de
Pasti, presimtim de pe-acum ca puterea lui slabeste, ca
forta lui se naruie, domnia lui se ofileste:

«ladul in inima a fost lovit, primind

pe Cel cu coasta

insulitata.

El geme doborat de focul cel dumnezeiesc...»

Atunci iadul in agonie lasa sa-i scape de trei ori
acest strigat de deznadejde:

32 «intaiul-nascut dintre cei morti» (Coloseni 1, 18): expresie folosita
de Sfantul Vasile in Canonul sdu euharistic.



PATIMILE DOMNULUIL 243

«ladul geme si striga in acea zi:

,,Puterea mea s-a zdrobit;

Primit-am un mort asemenea tuturor mortilor,
dar nu L-am putut tine.

El m-a golit de cei care erau sub stapanirea mea;
cdci pastram mortii ca pe niste prizonieri

de veacuri;

acum Lui I se inchina toti”

Slavi Tie Doamne, Slava Crucii si Invierii Tale».

Nimeni nu L-a vazut pe lisus iesind din mormant,
nici un martor n-a putut si vada pe Hristos inviind, nicio
istorisire omeneasca nu poate descrie acest eveniment care
rastoarna firescul mortii. Sfintele Evanghelii pastreaza in
mod voit ticere asupra actului insusi al Invierii.

Pogorarea lui Hristos la iad®, citatid in Intdia
Epistola a Sfantului Petru: 3, 19, si la Filipeni 2, 10, chiar
sfintele femei la mormant si intdlnirea lor cu ingerii,
conform relatarilor evanghelice, vor fi singurele ima-
gini, singurele icoane prin care Biserica ne ingdduie sa
ne apropiem de taina invierii. La fel, Biserica nu descrie
in imnele Sale pe Hristos iesind din mormant decat prin
referiri la Sfanta Scriptura, prefigurarile din Vechiul
Testament precum Iona, sau altele din Psalmi:

«In pantecele chitului Iona fost-a inchis,

dar netinut,

Prefigurand Patima Ta si Mormantul Tau,

[esit-a din chit ca dintr-o cdmara de nunta...»

Utrenia din Sdmbéta Mare se termind prin verse-
te din Psalmi céntate cu putere inainte de citirea Apos-

* Daci in Crezul nostru, pogorarea la iad a Mantuitorului nu este men-
tionata, ea era prezenta in multe marturisiri de credinta din Biserica
primard, printre care «Simbolul Apostolilor», care s-a pastrat in cato-
licism ca simbol baptismal.



244 CRUCEA §I INVIEREA

tolului*.
«Scoala-Te, Doamne, Dumnezeul meu!
Inalta-Se ména Ta.
Nu uita pe sdracii Tai pana in sfarsit».
(Psalmul 9, 32)

Apoi, inaintea citirii Sfintei Evanghelii, o noua
chemare rasuna in biserica:

«Sa invieze Dumnezeu si sa se risipeasca vras-
masii Lui §i sa fuga de la Fata Lui cei Ce-L urasc pe
Dansul».

Evanghelia, cititd dupa cantarea Psalmului, ne in-
vatd cum cd o pazd a fost pusd la mormant, iar piatra a
fost pecetluita (Matei 27, 62-66). Toate precautiile ome-
nesti care au fost luate sunt lipsite de valoare: plecam
din biserica cu credinta ca se vor adeveri cele cantate
de Psalmist: «Sa invieze Dumnezeu..» si ca nimic nu va
putea tine Viata in moarte.

Sfanta Liturghie din Sdmbata Mare® reia aceasta

* Aceste versete din Psalmi se numesc prokimenon. Ele sunt can-
tate totdeauna inainte de lectura liturgica a textelor biblice: Vechiul
Testament, Apostol sau Evanghelii.

% Liturghia din Sambata Mare trebuie sa se slujeasca seara, la apu-
sul soarelui, fiind precedata de numeroase lecturi biblice si de Ve-
cernie. Asa se slujeste in manastiri unde monahii riman pe loc si
se pregitesc chiar in biserica pentru Utrenia de Pasti. in parohii
nu se poate ramane in biserica ore intregi. in multe locuri s-a in-
cetatenit obiceiul devansarii Vecerniei si Liturghiei in dimineata
de Sambata. Tema acestei slujbe este Botezul evocat prin lecturi
biblice (Trecerea Marii Rosii, Cartea lui lona in intregime, Epistola
catre Romani 6, 3-11: «...Cati in lisus Hristos ne-am botezat, intru
moartea Lui ne-am botezat». Evanghelia este deopotriva a invierii
si a Botezului: «Mergand invitati toate neamurile, botezdndu-le in
numele Tatalui si al Fiului si al Sfantului Duh...» (Matei 28, 19).
in primele veacuri ale Bisericii, catehumenii pregatiti pentru botez
in timpul Postului Mare erau botezati in timpul acestei Liturghii.



PaTiMitE DoMNULUL 245

chemare profetica a Psalmistului:

«Sa invieze Dumnezeu i sa judece neamurile, ca
Tu vei mogteni toate neamurile».

In timpul acestui prokimen la rusi, vesmintele
preotilor si ale diaconilor, acoperamintele mesei Sfan-
tului Altar, poalele icoanelor sunt schimbate. Tot ceea ce
de la inceputul Postului era violet sau negru este inlocuit
cu alb, totul devine luminos pentru a simboliza Invie-
rea. La greci, preotii arunca frunze de lauri ca semn al
biruintei. Prin aceste gesturi concrete si materializate
Bisericile noastre aduc marturie simbolica ca Pastele s-a
infaptuit.

Dupa céntarea prokimenului, usile imparatesti se
deschid in fata Altarului stralucind de lumina, pentru ci-
tirea primei evanghelii a Pastllor sfintele femei afla de la
inger vestea Invierii, apoi ele Il intalnesc pe Hristos viu,
inviat din morti (Matei 28, 1-10). Credinciosii, ca si mi-
ronositele femei, primesc de la inger Vestea cea Buna si
asteaptd, in ticere, noaptea, pentru a o primi cu bucurie
si veselie.

La miezul noptii, biserica impodobita pentru sar-
batoare ramane in penumbra pentru ca toate luminile
sunt stinse. Corul reia ultimele cantari ale Patimilor, cele
din Vinerea Mare, in timp ce preotul urca Epitaful din
biserica in Sfantul Altar’®. Sfanta Liturghie va fi slujita
pe aceasta icoand a Epitafului, agezat pe masa Altarului,
in tot timpul sdrbatorilor Pastelui. Sfantul Altar simboli-
zeaza Mormantul lui Hristos si de aceea se aseaza Epita-
ful deasupra. Aceasta ne aminteste ca din Mormant vine
Viata, caci prin Euharistia savarsita acolo ne impartasim
de Moartea si Invierea lui Hristos.

Aceasta practicd este reluata uneori cu bun temei in zilele noastre.
% [n bisericile grecesti, de pilda, punerea Epitafului in Sfantul Altar se
face la sfarsitul Utreniei din Simbata Mare, dupa cantarea Doxologiei
cu prilejul procesiunii.



246 CRUCEA $1 INVIEREA

Potrivit traditiei Bisericii din lerusalim, preotul
intinde atunci credinciosilor lumina de Pasti aprinsa din
Altar, cantand:

«Veniti de luati Lumina, Aceasta este Lumina
vesnica; Si slaviti-L pe Hristos Cel Inviat
din morti!»

Fiecare isi aprinde lumanarea, apoi, in timp ce pre-
otii ies In procesiune din Sfantul Altar, poporul canta:

«Invierea Ta, Hristoase Dumnezeule,

ingerii o lauda in ceruri;

da-ne dar si noud pacatosilor

cu inima curata sa Te slavim!»

Prin aceastd cantare ii chemam pe ingeri sd ne
pregateasca sa sarbatorim acest praznic luminos.

Acum crestinii vor slavi pe Hristos Cel inviat
vestin-du-L lumii intregi, de aceea Evanghelia Invierii
(Marcu 16, 1-8) este rostita solemn in afara locasului, in
fata usilor bisericii. Dupa citire, preotul intoneaza aceas-
ta cantare reluatd de intreaga adunare a credinciosilor:

«Hristos a inviat din morti,

Cu moartea pre moarte calcand,

Si celor din morminte

Viata daruindu-le!»

Acest strigat de biruinta va fi repetat neincetat in
timpul celor patruzeci de zile ale sarbatorii Pastelui.



CAPITOLUL Il

INVIEREA

A) MARTURIILE

elatarile celor patru Evanghelisti despre Inviere au

ost scrise in cursul celei de-a doua jumatati a seco-
lului I, adica intre anii 50 si 100 ai erei crestine*’. Evan-
gheliile sunt opera generatiei care chiar a trait evenimen-
tul, generatia Apostolilor si a contemporanilor lor. Ele
atestd credinta comunitatii crestine din lerusalim, inca
din primele zile ale existentei sale®®.

Spiritul in care au fost scrise Sfintele Evanghelii e
bine ilustrat de Sfantul Luca care scrie in prologul Evan-
gheliei sale: «Deoarece multi au incercat sa alcatuiasca
o istorisire despre faptele deplin adeverite intre noi, asa
cum ni le-au lasat cei ce le-au vazut de la inceput §i au
fost slyjitori ai Cuvantului, am gasit si eu cu cale, preapu-
ternice Teofile, dupa ce am urmarit toate cu de-amanun-
37 Copii dupa ultima Evanghelie, cea de la loan, erau deja difuzate
in Egipt in anul 120, fapt atestat de un papirus descoperit in 1925,
de Litzman: e vorba de o scrisoare a unui soldat din garnizoana din

Alexandria din anul 120, citdnd un pasaj din Capitolul 18 al Evan-
gheliei de la loan, scris la Efes, in Asia Mica.

% Aceasta reiese dintr-o comparatie intre relatarea invierii pe care
o face Marcu (16, 6), ucenicul lui Petru care ne transmite invatatura
acestuia, dupd cum precizeazi Sfantul Irineu, si textul lui Luca din
Faptele Apostolilor care reda cuvantarea lui Petru citre cei din leru-
salim. Se gasesc in ambele istorisiri expresii comune, citari aparent
comune, textuale ale predicii lui Petru din ziua Cincizecimii.



248 CRructA st INVIEREA

tul de la inceput, s ti le scriu pe rand» ( Luca 1, 1-3).

Ca orice martor sincer si adevarat, Sfintii Evan-
ghelisti si Sfantul Apostol Pavel ne dau despre Inviere
marturii, care, intregindu-se si confirmandu-se unele pe
altele, difera in multe dintre amanunte. Fiecare din ei
are, cu adevarat, punctul sau de vedere, luminat de Du-
hul Sfant, vrand sa faca sa reiasa mai mult un aspect sau
altul, care l-a impresionat pe autorul respectiv mai mult.
E cu atat mai greu sa reconstituim sirul faptelor, dupa
o riguroasd ordine cronologica, cu cat acest Eveniment,
prin insasi natura sa, preschimba cadrul normal spatio-
temporal 1n interiorul cdruia evenimentele se inlantuiesc
si se desfasoara in mod obisnuit. Totusi, faptele principa-
le se desprind cu claritate.

B) MORMANTUL GOL

A doua zi, ziua Sabatului, zi de repaos obligato-
riu, citeva femei din preajma lui lisus — Maria din Mag-
dala®, Maria «mama lui Iacob»*’, Salomeea*, Ioana* si
altele inca, se duc la mormantul lui lisus ca sa ducd, dupa
obiceiul evreiesc, miresme, adicd parfumuri pentru un-
gerea Trupului lui Hristos.

Ele constatd ca piatra cea mare care astupa mor-
mantul fusese rostogolita si mormantul era gol Niciuna
din ele nu-L vazuse pe lisus iesind din mormant. Scrieri
posterioare §i de origine neapostolicd, deci nerecunos-
cute de Bisericd, numite apocrife, descriu pe lisus ie-
sind din mormant. Adevaratele Evanghelii, aga-numitele
Evanghelii canonice respecta taina Invierii Domnului,
tot asa cum o respecta pe cea a Nasterii Sale. Nimeni nu

¥ Pomenita de cei patru Evanghelisti.

40 Pomenitd de Matei, de Marcu si de Luca.
4! Pomenita numai de Marcu.

2 Pomenita numai de Luca.



INVIEREA 249

stie cum a iesit Domnul din mormant, asa cum nimeni
nu stie cum a putut sd se nasca dintr-o fecioara. Se stie
doar ca, atunci cand femeile au sosit la mormant, ele au
gasit piatra rostogolita si mormantul gol. lisus nu se va
arata ucenicilor Sai decat citeva ceasuri mai tarziu.

Una dintre femeile care se dusesera la mormant,
Maria din Magdala sau Maria Magdalena — stim de la
loan (20, 1), Sfantul Luca o confirma (24, 9-12), si Sfan-
tul Marcu in felul sau (16, 1), avea sa-i ingtiinteze ime-
diat pe Petru si pe loan, care alearga la mormant. loan,
autorul relatérii soseste primul, cici este cel mai tanar,
dar nu indrazneste sa intre in mormant inainte de veni-
rea lui Petru din urma. Petru «a intrat in mormant si a
vazut giulgiurile puse jos, iar mahrama care fusese pe
capul Lui, nu era pusa cu giulgiurile, ci infasurata la o
parte in alt loc» (20, 6-7). Apoi loan intra si el, la randul
sau. Ucenicii se intorc atunci la ei foarte ingandurati, dar
Ioan banuise adevarul, el insusi ne-o spune.

Dugmanii lui lisus nu vor nega faptul ca morman-
tul a fost gasit gol, fiindca Sfantul Matei consemneaza ca
ei vor cumpdra paznicii, martori ei insisi ai Invierii, dar
neputinciosi a-i talcui intelesul, pentru a spune ca Trupul
lui Hristos fusese furat de cétre ucenicii Sai. Acest nea-
devar se raspandi printre evrei, confirmand, fara sa vrea,
realitatea mormantului gol. Ar fi fost, intr-adevér, mai
dimplu, sa conteste invierea, ardtand mormantul inchis
decét sa caute o explicatie a mormantului gol.

C) VESTIREA INVIERII DE CATRE iNGERI

Dupa plecarea lui Petru si a lui Ioan de la mor-
mantul gol, Maria Magdalena revine. Sfintele femei vor
fi martore ale unui eveniment atestat de toti cei patru
Evanghelisti: aparitia ingerilor (Sfintii Ioan si Luca men-
tioneaza doi ingeri, iar Matei $i Marcu un singur inger).






INVIEREA 251

Copilul: Ce sunt ingerii?

Batranul: Cuvantul «inger» traduce cuvantul grecesc
aggelos care inseamna mesager; un inger este un mesager al
lui Dumnezeu care se araté sub infatisare omeneasca pentru
a putea comunica cu oamenii. Sfintii Evanghelisti vorbesc
de «doi oameni in haine stralucitoare» sau despre «un tanar
imbracat in vesmant alb». Biblia nu vorbeste despre ingeri
decat cu o mare sobrietate si in imprejurari cu totul deosebite,
cand Dumnezeu vrea sa transmitad oamenilor un mesaj de o
importantd cu totul deosebita si de o insemnatate universala.
Dumnezeu trimite astfel de mesageri oamenilor pentru ca ii
iubeste si vrea sa-i mantuiasca. Ingerii n-au nicio legatura cu
reprezentirile mitologice a unor copilasi intraripati, cum sunt
cei ai pictorilor Renasterii. Si in icoane ingerii sunt infatisati
cu aripi, conform traditiei biblice, ca in viziunile lui Isaia si
lezechiel, unde este vorba de fiinte cu sase aripi acoperite cu
ochi care reprezinta simbolic realitati tainice, ce apartin unei
alte lumi. Sfantul Marcu ne spune (16, 7) ca ingerul este acela
care indeamna pe femei sa meargéd la Petru si sa-l vesteas-
ca; Sfantul Luca ne spune ca, vestit de femei despre Inviere,
Petru se duce la Mormant, dar Sfantul loan ne precizeaza ca
Maria Magdalena nu i vesteste lui Petru Invierea, ci doar
faptul ca mormantul este gol. Avem impresia ca Sfantul loan
este aici mai precis decat Sfintii Luca si Marcu.

Sa revenim la dialogul nostru: acesti mesageri dum-
nezeiesti sunt cei care vor anunta Vestea cea Buna a invie-
rii cétre sfintele femei®: «Cautati pe lisus Nazarineanul Cel
Rastignit? A inviat! Nu este aici. Iata locul unde L-au pus.
Dar mergeti si spuneti ucenicilor Lui si lui Petru ca va mer-
ge in Galileea, mai inainte de voi; acolo Il veti vedea. De ce
cautati printre morti pe Cel Care este viu?» (Matei 28, 6-7;
Marcu 16, 6-7; Luca 24, 5).

invierea se infatiseaza, asadar, de la inceput, nu ca un
fenomen uimitor, pe care il vedem, ci ca un adevar vestit prin

4 [n afara de relatarea lui loan, in care ingerul intreaba numai pe Maria
Magdalena: «De ce plangi?», si ea va afla despre Inviere intalnindu-L
pe Hristos Insusi.



252 CRUCEA $1 INVIEREA

cuvant pe care trebuie sa-1 primim si sd-1 credem. Femeile il
vor crede. Putem si noi, la fel, sa-1 credem sau sa-l respingem
si sa-1 negam. Ucenicii, la Inceput, nu vor da crezare femei-
lor cand acestea, cu totul emotionate, agitate si inspadimantate
vor veni si le aduca Vestea cea buni. Astfel, libertatea omului
e respectatd: Cel inviat nu vine sa ne stirneasca imaginatia
printr-o suitd de miracole, ci face apel la credinta.

D) ARATARILE CELUI INVIAT

1. ARATAREA CATRE MARIA
MAGDALENA

Prima persoana care L-a intdlnit pe Hristos viu
dupi Invierea Sa va fi Maria Magdalena®. Stim de la
Sfantul Matei (28) ca dupa ce a parasit mormantul, ama-
nunt nementionat de catre Sfantul loan, Maria Magdale-
na avea sa vada pe «lisus care veni in intdmpinarea ei»®.
«Ea s-a intors apoi, ne spune Sfantul loan, si a vazut pe
lisus stand acolo, dar fara sa il recunoasca. lisus i-a zis:
«Femeie de ce plangi, pe cine cauti?» Ea, crezand ca este
gradinarul, I-a zis: «Doamne daca Tu L-ai luat, spune-
mi unde L-ai pus si eu 1 voi lua. lisus i-a zis: «Marie!»
Ea L-a recunoscut si a exclamat in evreieste: «Rabuni!»,
adica invatatorule! lisus i-a zis: «Nu te atinge de Mine!»
(Ioan 20, 13- 17). Intr-adevir, ne spune Sfantul Matei ca,
pe cand mergeau femeile sd vesteasca ucenicilor, iata [i-
sus le-a intAmpinat zicand: «Bucurati-val!» lar ele, apro-
piindu-se, au cuprins picioarele Lui si I s-au inchinat»
(28, 9)*.

44 Aceasta ardtare ne este relatata de Sfantul loan cu aménunte si
este confirmata la Matei 28, 8-10 si la Marcu 16, 9.

4 Matei spune intdlnirea «lor», caci, in relatarea sa, Maria Magdalena
este insotita de cealalta Marie.

46 Sfintii Parinti au facut adeseori observatia ca intalnirea dintre Hris-
tos Cel Inviat si Maria Magdalena ne face si ne gandim la cautarea
Mirelui de citre Mireasa din Cantarea Cantarilor (gradina, pazitorii,



INVIEREA 253

Copilul: De ce Maria Magdalena n-a recunoscut pe
lisus de la inceput si L-a confundat cu gradinarul?

Batranul: Nu dupa trasaturile Sale recunoaste Maria
Magdalena pe lisus, ci auzind pronuntdndu-i-se numele ei:
Maria! Recunoasterea s-a facut printr-o intalnire personala:
Maria, Rabuni — intr-un raspuns la o chemare plina de iubire,
adica pe un alt plan decét cel fizic, care este mult mai pro-
fund. lisus revenise din alta lume: El nu mai apartine de acum
inainte lumii supuse imbatranirii si mortii. El apartine deja
lumii vesnice. Nu-L mai putem situa in raport cu lucrurile
acestei lumi; El rupe zagazurile acestei lumi intr-un fel atat
de neasteptat si descumpanitor ca numai cei care-L iubisera
si crezusera in El, puteau sa-L recunoasca intr-o relatie per-
sonala de iubire si de credinta. Acesta e motivul pentru care,
cateva ore dupi intalnirea lui lisus cu Maria Magdalena, alti
doi ucenici il vor intdlni, fara sa-L recunoasca de la inceput.
Numai Sfantul Luca ne descrie amanuntit aceasti a doua ara-
tare a Domnului si Sfantul Marcu (16, 12) face aluzie la ea
foarte pe scurt.

2. ARATAREA CATRE CEI DOI
UCENICI, SPRE EMAUS
(Luca 24, 13-32)
Doi ucenici, dintre care unul se chema Cleopa,
mergeau in aceastd duminica dupa amiaza, in 9 aprilie
a anului 30%, de la Ierusalim la satul numit Emaus. Pe

cautarea celui Preaiubit).

+ Exista doua date posibile pentru ziua invierii: fie 9 aprilie anul 30,
fie 5 aprilie anul 33. intr-adevar: 1. Pilat din Pont a fost procurator al
ludeii din anul 26 pana in anul 36; 2. Pastile evreilor, a 14-a zi a lunii
prime Nisan, a cazut intr-o zi de Sabat la 8 aprilie anul 30 si la 4 aprilie
anul 33; 3.1isus a fost botezat, ne spune Sfantul Luca (3, 1), in cel de- al
15-lea an al domniei lui Tiberiu, adicd, dupa modul folosit pentru a
data domniile, in anul 28 sau 29; 4. Relatarile Noului Testament nu
mentioneazad decét doud sarbatori de Pasti intre Botez si Patimi: pe-
rioada 29-33 apare asadar prea lunga in raport cu referintele din Noul
Testament. Data de 9 aprilie a anului 30 este cea mai probabild, cu



254 CRUCEA N iNVlEREA

drum, Hristos Cel inviat ii ajunge din urma, fara ca ei
sd-L cunoasca: «Ochii lor erau tinuti sa nu-L cunoascay,
ne spune Sfantul Luca (vs.16).

Copilul: De ce?

Batranul: lisus vrea ca recunoasterea sa fie precedata
de credinta, acesta e motivul pentru care El va face mai intai
sa se nasca aceastd credintd. «Ce sunt cuvintele acestea pe
care le schimbati unul cu altul in drumul vostru si de ce sun-
teti tristi?», intreaba El. «Tu sigur esti strdin in lerusalim i
nu stii cele ce s-au intamplat in el zilele acestea? Cele despre
lisus Nazarineanul, Care era prooroc puternic in fapta si in
cuvant inaintea intregului popor, cum L-au osandit la moarte
si L-au rastignit arhiereii $i mai marii nostri; iar noi nadajdu-
iam ca El este Cel ce avea sa izbaveasca pe Israel (observati
imperfectul: ei nu mai nadajduiau aceasta, moartea lui lisus ii
facuse sa-si piarda credinta). Dar, niste femei ale noastre ne-
au uimit: ducandu-se dis de dimineata la mormant si negasind
Trupul Lui, au venit zicdnd ca au vazut aratare de ingeri, care
le-au spus cé El este viuy.

Atunci lisus le-a explicat cu rabdare tot ceea ce in Le-
gea lui Moise si la Profeti vestea Patimile si invierea Sa. Ei vor
spune dupa aceea: «Oare, nu ardea in noi inima noastra, cand
ne vorbea pe cale si cand ne talcuia Scripturile?» Aceasta in-
seamnd cd incetul cu incetul El ii ajuta sa recunoasca in El pe
Cel de Care vorbisera Scripturile, pe Mesia, pe Hristosul lui
Dumnezeu. Acela despre Care Dumnezeu spusese prin gura
lui David: «Ca nu vei lasa sufletul Meu in iad, nici nu vei da pe
Cel cuvios al Tau sa vada stricaciunea» (Psalmul 15) citat in
Faptele Apostolilor 2, 25-28. Pas cu pas, El reaprinde in inima
lor speranta si credinta, pana ce toti trei sosesc in apropiere de
Emaus. lisus S-a facut ca merge mai departe, dar ei, aratan-
du-si atasamentul fata de Persoana Sa, fari sa-L fi recunoscut
inca, il roaga staruitor sa ramana cu ei «ca este spre seara si
ziua s-a plecaty. El intra cu ei in casa si se ageza la masa.

El va face cele patru gesturi pe care le facuse la ulti-
ma Cina luata cu ei, in seara din Joia Mare; cele patru gesturi

toate cd cea de 5 aprilie a anului 33 nu este exclusa.



iNVlEREA 255

care semnifica prezenta Sa vesnicd printre ucenicii Sai: ele
comemoreazi, reamintesc Moartea si Invierea Sa, «amin-
tesc» de moartea Sa §i o vestesc pana la reintoarcerea Sa (1
Corinteni 11, 26). latd cele patru gesturi: El a luat piinea, a
multumit, a frant-o si le-a dat-o!

In Joia Mare, El le spusese oferindu-le painea: «Luati
mancati, acesta este Trupul Meu...», dar acum El nu mai avea
nevoie sa rosteasca cuvintele, caci dupa gesturi L-au si recu-
noscut. Aceasta este credinta! Ei nu mai au nevoie sa-L vada,
El se face nevazut; dar ei raméan cu Trupul Sau inviat in maini
ca si noi cand ne impartasim.

Copilul: Cum putem crede ca péinea si vinul sunt cu
adevarat Trupul si Sangele Celui Inviat?

Bitranul: Eu iti spun acestea, fiindca lisus le-a spus.
El a spus: «Acesta este Trupul Meu». A-L crede pe El, in-
seamna a avea credinta. Cand Fiul spune, Duhul Sfant im-
plineste. Atunci cand Cuvantul lui Dumnezeu spunea: «Sa se
adune apele cele de sub cer la un loc si sé se arate uscatul»
(Facere 1, 9), Duhul lui Dumnezeu Care Se purta pe deasupra
apelor, Duhul creator, Duhul de viata facator, implinea ceea
ce Cuvantul spunea (vezi lezechiel 37, 14), si asa a fost zidit
pamantul. Deoarece lisus spune: «Acesta este Trupul Meu»,
Duhul Sfant implineste Cuvantul si preface Painea in Trupul
lui Hristos.

Credinta in creatia ex nihilo*®, credinta in Nasterea
lui Hristos din Fecioara, credinta in invierea Sa, credinta in
prefacerea painii si a vinului cuminecaturii in Trupul §i San-
gele Lui: aceasta este credinta.

Cert e ca cei doi ucenici au crezut, L-au recunoscut pe
cénd au primit pdinea si indata s-au intors alergand la lerusa-
lim spre a vesti ca lisus era viu si inviat.

3. ARATAREA CATRE PETRU

In ceasul acela cei doi, sculandu-se, s-au intors
la lerusalim si au gasit adunati pe cei unsprezece si pe

48 Vezi Partea I.



256 CRUCEA $I INVIEREA

cei ce erau impreund cu ei care ziceau cd «a inviat cu
adevarat Domnul si S-a aratat lui Simon. Si ei au istorisit
cele petrecute cu ei pe cale si cum a fost cunoscut de ei la
frangerea painii» (Luca 24, 33-35). Aceasta a treia arata-
re a lui Iisus ne este confirmata de Sfantul Pavel, care ne
spune, in prima sa Epistola cétre crestinii din Corint (1
Cor 15, 5), ca lisus «inviat a treia zi dupa Scripturi S-a
aratat lui Chefa, Petru in aramaica, apoi celor doispre-
zece.

4. ARATAREA CATRE CEI DOISPREZECE

Apostolii erau adunati in seara Invierii, fara in-
doial3, in camera unde a avut loc Cina cea de Taina®.
Usa era incuiata, ne spune Sfantul Ioan, céci apostolilor
le era teama sa nu fie arestati si judecati de cei care il
condamnasera la moarte pe invatatorul lor. Cei doi uce-
nici tocmai le vestisera intalnirea cu Domnul pe drumul
spre Emaus (Luca 24, 36), cand, deodata, lisus «a stat in
mijlocul lor si le-a zis: Pace voudy; acest cuvant ne este
citat si de Sfantul Ioan (14, 27); darul pe care Cel inviat il
face si astdzi ucenicilor Sii, este pacea Sa, aceastd Pace
a lui Hristos, «care intrece orice intelegere» si pe care o
va gusta, mai tarziu, Sfantul Pavel.

Apostolii sunt cupringi de spaimd, cred ca vad un
duh, «o aratare». lisus, insa, ii asigurad: «Vedeti mainile
Mele si picioarele Mele, ca Eu insumi sunt! Pipaiti-Ma si
vedeti, ca duhul nu are carne si oase, precum Ma vedeti
pe Mine ca am» (Luca 24, 39), «si zicand acestea, le-a
aratat mainile si coasta Sa» (loan 20, 20), care purtau ur-
mele cuielor si sulitei; iar pentru a-i Incredinta deplin, El
le-a cerut de mancare. «lar ei I-au dat o bucata de peste

“ Apostolii nu erau doisprezece in seara aceea, luda se spanzurase,
Toma era lipsa. Expresia «cei doisprezece» serveste, in mod obisnuit
pentru desemnarea colegiului Apostolilor.



INvIEREA 257

fript si dintr-un fagure de miere. Si ludnd, a mancat ina-
intea lory (Luca 24, 42) si «S-au bucurat ucenicii vazand
pe Domnul» (Ioan 20, 20). Aceastd bucurie ne este data
s1 noud in noaptea de Pasti cand in intuneric ne aprindem
lumandrile si, dupi ce am auzit vestirea Invierii Domnu-
lui, cdntam cu totii, impreund, plini de bucurie: «Hristos
a inviat din morti cu moartea pre moarte cilcind si celor
din morminte viata daruindu-le».

Atunci, 1nsa, El le incredinteaza o misiune: sa
vesteascd Evanghelia la toate neamurile. botezandu-le
spre iertarea pacatelor, spuniandu-le: «Precum M-a tri-
mis pe Mine Tatal, va trimit si Eu pe voi!» (Luca 24, 47,
Ioan 20, 21).

Pentru a avea putere sa implineasca aceastd misi-
une, El fagaduieste Apostolilor si tovarasilor lor Duhul
Sfant (Luca 24, 49; Fapte 1, 8) si chiar — ne precizeaza
Sfantul Toan (20, 22) —, El 1l si da Apostolilor, sufland
asupra lor si zicand: «Luati Duh Sfant! Carora veti ierta
pacatele, le vor fi iertate i carora le veti tine, tinute vor
fin.

Este o minunata potrivire intre istorisirile sfinti-
lor Evanghelisti Ioan si Luca, desi stilurile lor sunt deo-
sebite; ambii subliniazd aceste patru aspecte ale aratarii
Domnului cétre cei Doisprezece:

- Daruirea Pécii. X

- Caracterul corporal al Celui Inviat Care-si arata
ranile.

- Trimiterea Apostolilor la propovaduire.

- Fagaduinta Duhului Sfant.

5. CEA DE-A DOUA ARATARE CATRE
APOSTOLI LA IERUSALIM

Stim de la Sfantul Ioan c&, in aceastd seara de
Pasti, Sfantul Toma lipsea, atunci cand Hristos Cel Inviat



258 CRUCEA §I INVIEREA

se aratase Apostolilor (20, 24). Asadar, pe cand ii vestesc
cu bucurie: «Am vazut pe Domnul!», el refuza sa creada,
spundndu-le: «Dacd nu voi vedea in mainile Lui sem-
nul cuielor si daca nu voi pune méina mea in coasta Lui,
nu voi crede». «Dupa opt zile, ucenicii Lui erau iarasi
induntru, si Toma Impreuna cu ei. Si a venit lisus, usile
fiind incuiate, si a stat in mijloc si a zis: Pace vouad! Adu
degetul tau incoace §i vezi mainile Mele si adu méana ta si
o pune in coasta Mea si nu fi necredincios ci credincios»
(vs. 26-27). A raspuns Toma si a zis: «Domnul meu si
Dumnezeul meu!» (vs. 28). Expresie nemaiauzita iesind
din gura unui evreu credincios. Este prima data in Noul
Testament cand un ucenic il numeste pe lisus: «Dum-
nezeul meuy; lisus ii raspunde indata: «Pentru ca M-ai
vazut, ai crezut. Fericiti cei ce n-au vazut si au crezut!»
(vs. 29). A crede Inseamna, agadar, a recunoagte in lisus
pe Dumnezeu. Tu care n-ai vazut pe lisus Cel Inviat feri-
cit vei fi daca totusi crezi ci El a inviat cu adevarat, ca El
este Facatorul vietii. Sa-1 spui, la rdndul tau, cu credinta
si cu dragoste: « Domnul meu si Dumnezeul meun.

6. ARATAREA CATRE SAPTE APOSTOLI

Tinand seama de mesajul ingerului cétre femei:
«Spuneti ucenicilor Lui cd S-a sculat din morti si iatd va
merge 1naintea voastra in Galileea; acolo il veti vedea»
(Matei 28, 7, Marcu 16, 7), Apostolii parasesc Ierusali-
mul pentru a merge in Galileea. Acolo lisus se va arita
pentru a treia oard unui grup de Apostoli adunati laolalta
(Ioan 21, 1-4). Sapte dintre ei — Simon-Petru, Toma, Na-
tanael, Iacob si loan, fratele sau, si altii doi care nu sunt
numiti — fusesera noaptea la pescuit pe lacul Galileei si
nu putusera prinde nimic. Pe cand rasarea soarele, lisus
se arata pe tarm. La fel ca pe drumul Emausului, El nu
se lasd recunoscut de la inceput, voind si le dea mai intai



iNVlEREA 259

un semn spre a le trezi credinta si a da un sens intregii lor
vieti: «Fiilor, nu cumva aveti ceva (peste) de mancare?»,
le strigd El de pe tarm: «Nuy, raspunsera ei. « Aruncati
mreaja in partea dreapta a corabiei si veti afla». Deci au
aruncat-o §i nu mai puteau s-o tragd de multimea pestilor
(Ioan 21, 6). Ei dadusera de un banc de pesti, intocmai
ca in ziua aceea, cu cétiva ani mai inainte, in care lisus
ii invitase pe Simon-Petru, pe Andrei fratele siu si pe
cei doi fii ai lui Zevedeu, lacob si loan — sa se faca pes-
cari de oameni (Marcu 1, 16-20; Luca 5, 1-11), dupa ce-si
umpluserd mrejele de pesti; repetarea aceleiasi minuni
aminteste ucenicilor de chemarea lor de a fi pescari de
oameni, adicd Apostoli.

Primul pescuit miraculos fusese, intr-adevar, ras-
crucea vietii lor, pentru ca ei, in acea zi, au parasit totul
pentru a-L urma pe lisus. Cel de-al doilea pescuit mi-
nunat, dupa Inviere, evocand pe primul, care-i legase pe
viatd de Persoana lui lisus, va restabili legatura personala
dintre ei i El 5i le va permite sd-L recunoascé: « Domnul
este!» exclama loan. Indatad Petru se arunca in apa spre
a se apropia innotind de lisus, la tarm. lisus le pregitise
deja peste pe jaratec si pine. Fu trasa la mal mreaja, care
nu se rupse, cu toate ca era plind cu «o sutdcincizeci si
trei de pesti mari»®, precizeaza Sfantul loan, care se pri-
cepea bine la pescuit, i lisus i invitd sd mdnance painea
si pestele. «lisus a luat painea si le-a dat lor» ceea ce lasa
sa se inteleagd ca ardtarea lui [isus se situeaza o datd mai
mult in cadrul unei Cine Euharistice.

Cina va fi urmata de un dialog intre lisus si Petru
(Ioan 21, 15-19), dialog prin care se termina Sfanta Evan-
ghelie a lui Ioan: «Simone, fiul lui Iona, Ma iubesti tu

%0 Daca Sfantul loan retine i ne raporteazid numdrul pestilor acestei
pescuiri minunate se datoreaza faptului ca numarul 153, dupa specu-
latiile aritmetice ale timpului, evoca ideea de totalitate si de perfecti-
une.



260 CRUCEA $I INVIEREA

mai mult decét acestia?», intreaba lisus pe Simon-Petru,
ocolind in mod voit numele de Petru pe care El Insusi i-1
daduse atunci cand Simon Il marturisise Hristos si Fiu al
lui Dumnezeului Celui Viu (Matei 16, 18).

«Da, Doamne, Tu stii ca Te iubesc.

- Paste oile Mele!»

Apoi lisus il intreaba a doua oara:

- «Simone, fiul lui Iona, M4 iubesti tu pe Mine?

- Da, Doamne, Tu stii ca Te iubesc!

- Pastoreste Mieluseii Mei!»

Apoi a treia oara:

- «Simone, fiul lui lona, M4 iubesti tu?»

Simon-Petru, care se lepadase de trei ori, a trebuit
sa fie profund mahnit de faptul ca [isus parea sa se indo-
iasca de iubirea sa, ca §i cum i-ar fi reprosat renegarea:

«Doamne, Tu stii toate, Tu stii ca Te iubesc.

- Paste oile Mele!». Intreita afirmare a iubirii a
sters intreita lepadare si lisus, insarcinandu-1 «de- a pas-
te oile Sale», adica de a avea grija ucenicilor Sii, recu-
noaste din nou in el stanca credintei, piatra, stalpul Bi-
sericii®, Apostolul «trimis» in lume spre a marturisi ca
Iisus din Nazaret este « Hristosul, Fiul lui Dumnezeu Cel
Viuy. Martorul — in greceste martus —, insa, va fi martir
si lisus il anuntd cu ce moarte avea sa-L sliaveasca pe
Domnul sdu: «Cand vei imbitrani, vei intinde mainile i
altul te va incinge si te va duce unde nu voiesti» (Ioan 21,
18-19). Petru, intr-adevér, va muri rastignit cu capul in
jos, in Colosseumul din Roma, in anul 67. Petru dorea sa
cunoasca si viitorul prietenului sdu loan: «Doamne, dar
cu acesta ce se va intdmpla?» Dar lisus nu-i va satisface
curiozitatea: «Daca voiesc ca acesta sd ramana pana voi

5! Din cauza acestui text, ca si a celui de la Luca 22, 31-32 si Matei 16,
17, Traditia ortodoxa da lui Petru titlul de «corifeu» sau «verhovnic» al
Apostolilor, adica primul dintre ei. Biserica Romano-catolica va vedea
in el pe «seful» Apostolilor.



iNVIERF,A 261

veni, ce ai tu? Tu urmeazia Mie!» Detinem, deci, martu-
ria amanuntita a unei intregi conversatii a Celui Inviat cu
Petru, in prezenta autorului celei de-a patra Evanghelii.
Acesta este un document deosebit de pretios despre In-
vierea lui Hristos.

7. ARATAREA CA’I;RE CEI UNSPREZECE
UCENICI IN GALILEEA
(Matei 28,16-20; Marcu 16,15-18)

Sfantul Matei marturiseste despre o noud aratare
in Galileea, in cursul careia lisus va vorbi «celor unspre-
zece ucenici» adunati laolalta si le va spune: «Datu-Mi-s-
a toatd puterea, in cer §i pe pAmant, drept aceea, mergeti
de invatati toate neamurile, botezandu-le in numele Tata-
lui si al Fiului si al Sfantului Duh, invétandu-le sa pazeas-
ca toate cate v-am poruncit voua, si iatd, Eu cu voi sunt in
toate zilele, pana la sfarsitul veacului» (28, 18-20).

Asadar, dupa Inviere, lisus a poruncit ucenicilor
«Mergeti in toatd lumea si propovaduiti Evanghelia la
toata fapturay. Intr-adevar, cum ar fi putut lua in serios
0 asemenea poruncd niste pescari sarmani de pe lacul
Galileei, daca El ar fi dat-o inainte de a se fi manjfestat
ca Fiul dumnezeiesc inviat? Dar venind de la Cel Inviat,
porunca va fi nu numai luaté in serios, dar si executatd
intocmai: propovaduirea Evangheliei astazi in toate tari-
le lumii, din Japonia pana in Alaska, din Norvegia pana
in Patagonia, este urmarea directa a Invierii lui Hristos
si 0 marturie actuala a adevarului ei.

8. ARATAREA LA MAI MULT DE CINCI
- SUTE DE UCENICI

Fara indoiald, in Galileea, in aceastd epoca se
situeaza «aratarea aceasta la mai mult de cinci sute de



262 CRUCEA $I INVIEREA

ucenici», dintre care sunt multi in viata, in anul 58, cand
Sfantul Pavel vorbeste despre aceasta in prima sa Epis-
tola catre Corinteni (1 Cor 15, 6).

9. ARATAREA CATRE APOSTOLUL IACOV

De asemenea, Sfantul Apostol Pavel le mai vor-
beste tot celor din Corint, in aceeasi Epistola (1 Cor 15,
7) ca Mantuitorul inviat a vorbit si cu Sfantul Apostol
[acov.

10. ARATAREA DUPA PATRUZECI DE ZILE:
INALTAREA

La patruzeci de zile dupa Invierea Sa (Faptele
Apostolilor 1, 3), lisus se va arata ultima oara ucenicilor
Sai si 1i va conduce spre Betania (Luca 24, 50). Acolo
se va «indlta» la cer (Marcu 16, 19): aceasta este Inalta-
rea®.

52 Vezi Capitolul 1 din Partea a VI-a.



CAPITOLUL IV

INVIEREA NOASTRA PRIN BOTEZ

A) De la Rastignirea si Invierea lui Hristos
la botezul nostru

Sunt aproape doud mii de ani de la Rastignirea si In-
vierea Domnului. Cum suntem noi implicati in acest
Eveniment? In ce fel «iertarea pacatelor» pentru care
lisus a murit pe Cruce devine iertarea pacatelor noas-
tre astazi? In ce fel «viata vesnica» a Celui inviat, Care
«nu mai moarey, devine viata noastra vesnica? in ce
fel biruinta lui lisus Hristos asupra mortii, ne libereaza
de moarte? In ce fel tot ceea ce a facut Domnul nostru
lisus Hristos pentru oamenii «pe care i-a iubit atdt de
mult» poate sa foloseasca celor din vremea noastra? In
ce mod «Darul lui Dumnezeu» pe care El a venit sa-L
aduca poate fi efectiv primit de noi astdzi? in ce fel in-
treaga aceastd Taind a Crucii §i a Invierii ne poate atinge
si misca? in ce fel ne-o puterfy asuma, adicd cum sa o
facem s fie a noastra, pentru ca Invierea Sa si devina
invierea noastrd, pentru ca uniréa Sa cu Tatil sa devina
impdacarea noastrd cu Dumnezeu, peritru ca viata Sa sa
devina viata noastra? Raspunsul ne este dat in Simbolul
Credintei, printr-o singura fraza: «Marturisesc un Bo-
tez intru iertarea picatelor». Botezul este acela care face



264 CRUCEA $1 iNVIEREA

actuale si prezente Moartea si invierea lui Hristos. Prin
Botez suntem uniti cu moartea Sa, pentru a participa la
Invierea Sa (cf. Romani 6); Botezul este acela care ne
tace o «mladita a lui Hristos Cel Inviaty, adica ne alto-
ieste pe EL

Copilul: Ce inseamni «a ne altoi pe El»?

Batranul: Altoirea constd in a permite unei plan-
te fragile, care nu ar putea creste singura in pamant, sa se
lipeasca de un suport, de o planta viguroasa ce se numeste
port-altoi.

Copilul: Asadar seva trece din port-altoi in tulpina
plantei fragile.

Batranul: Asa este, iar Botezul lucreaza la fel: seva
lui Hristos Cel Inviat, adica Sfantul Duh, Care odihneste asu-
pra Lui si este in El, trece in noi si ne hraneste cu Viata lui
Hristos Cel Inviat, adica cu viata lui Dumnezeu care este pli-
natate. De aici decurge insemnatatea Botezului pe care il vom
studia in detaliu.

B) Vestirea Botezului in
Vechiul Testament

1. Apa este la originea vietii

Cand pamantul era inca fara forma definitiva «fo-
hu-bohuy, netocmit si gol, «haos», Duhul lui Dumnezeu
Se purta pe deasupra apelor, ne spun primele doud ver-
sete din primul Capitol al Facerii, care preced intreaga
povestire a Creatiei. Din apa insamantatd de Duhul de
viata datator se vor naste toate fiintele vii. Unde este apa
este viatd. Unde nu este apa este pustiu, de aceea scrie
[saia:

«Péraie de apa vor curge in pustiu,

si paraie in pamant insetat.

Pamantul cel fara de apa se va preface in bélti

si tinutul cel insetat va fi izvor de apa...

Ca Eu voi varsa apa peste pamantul insetat



INVIEREA NOASTRA PRIN BOTEZ 265

si paraie de apa in tinut uscat...

Varsa-voi din Duhul Meu peste odrasla ta si bi-
necuvantarea Mea peste mladitele tale»

(Isaia 35, 6-7; 44, 3).

Pe scurt, apa este sursa a vietii, dar daca apa adu-
ce viata...

2. Poate, de asemenea, si inunde, sia innece, si
distruga.

Acest lucru este ilustrat in doud randuri in Ve-
chiul Testament:

Potopul

Cand oamenii ajunsesera atét de réi ca, in loc sa
implineasca planul lui Dumnezeu, crescand intru ase-
manarea cu El, ei nu conteneau sa se afirme pe ei ingisi
si, totodata, impotriva Lui si chiar unii impotriva altora;
se scufundau astfel in rautate, orgoliu si urd; prin apa po-
topului, Dumnezeu a innecat pacatele lor si a distrus raul
lor, necrutand decat Corabia mantuirii, viitoarea Biserica
a lui Hristos in care se adaposteau dreptul Noe, intreaga
sa familie si toate fapturile pe care Noe le adunase acolo
(Facere 6, 7-8) *.

Trecerea Mirii Rosii

Cand armata faraonului Egiptului, armata prigo-
nitorilor si a stapanilor, urmarea poporul lui Dumnezeu,
condus de Moise si care tocmai trecuse marea Rosie ca
pe uscat, apele fiind impinse de un vant puternic trimis
de Dumnezeu, vantul se intoarse i marea se inchise pes-
te armata faraonului, innecand, distrugand, ingropand
puterile raului: apa a inecat pacatul si a distrus raul.

53 A se vedea si Partea a [V-a.



266 CRUCEA SI INVIEREA

C) Botezul in Noul Testament

1. Sensul cuvantului botez

Verbul «baptizein» in greaca veche inseamna a
afunda, a scufunda. Atunci cand vechii grecii spuneau
ca au botezat un vas inamic, voiau sa spuna ca il scufun-
dasera.

Hristos Domnul va intrebuinta cuvantul botez
pentru a vorbi despre moartea si ingroparea Sa. Atunci
cand le vesteste Apostolilor Sai Patima, Moartea si In-
vierea Sa, lacov si loan, fiii lui Zevedeu, neretinand din
cuvintele lui lisus decét vestirea intrérii Sale in Slava,
ii cer: «Incuviinteaza-ne sa stam unul de-a dreapta Ta,
celdlalt la stanga, in slava Ta». Ei se si vedeau ministrii
viitorului Rege al Iudeilor!... lisus le-a raspuns: «Puteti
sd va botezati cu botezul cu care voi fi botezat Eu?» El
le vorbea de moartea Sa. «Putem», spun ei, in deplina
necunostinta si [isus continua: «...Botezul cu care Eu Ma
botez va veti boteza...», facand astfel aluzie la martiriul
lor (Matei 20, 17-22; Luca 18, 31-34; Marcu 10, 33-40).
Astfel, pentru lisus, a fi botezat inseamna a participa la
moartea Sa, a muri, dar a muri pentru a invia: este ceea
ce Domnul va explica lui Nicodim.

2. Convorbirea lui lisus cu Nicodim
(loan 3, 1-10)

Intr-o zi, Nicodim, un iudeu distins, fariseu inte-
lept, membru al Sinedriului, tribunalul suprem al lui Is-
rael, cel care, mai tarziu, impreuna cu losif din Arimate-
ea, avea sd ageze cu evlavie Trupul lui lisus in mormant,
a venit noaptea la Domnul, céci nu indrdznea sa se arate
ziua cu El, ca nu cumva compromitdndu-se, sa fie exclus
din adunarea credinciosilor. El a intrebat pe lisus ce sa
faca pentru a intra in Imparatia lui Dumnezeu. lisus i-a
raspuns: «De nu se va naste cineva de sus, nu va putea



INVIEREA NOASTRA PRIN BOTEZ 267

sa vada Imparatia lui Dumnezeu». Nicodim n-a inteles
si a intrebat din nou: «Cum poate omul si se nasca fiind
batran? Poate el si intre a doua oara in pantecele mamei
sale si sd se nascd?» — lisus i-a raspuns: «De nu se va
naste cineva din apd si din Duh, nu va putea si intre in
Imparatia lui Dumnezeu. Ceea ce e nascut din trup, trup
este; si ce este nascut din Duh, duh este. Nu te mira ca
ti-am spus: trebuie s va nasteti de sus. Vantul sufla unde
voieste si tu auzi glasul Lui, dar nu stii de unde vine,
nici incotro se duce. Astfel este cu oricine e nascut din
Duhuly.

lisus 1i cheama, asadar, pe oameni sa se nasca
la 0 viatd ce nu va mai fi doar viata pe care o traiesc
animalele si toate fiintele trupesti, ci va fi i Viata pe
care o traieste Dumnezeu Insusi. Aceasta viatd ne este
comunicata prin chiar prin Suflarea lui Dumnezeu, prin
Sfantul Duh (pnevma — suflu, dar si spirit, duh, in greaca
veche), duh pe care Dumnezeu 1l insuflase acestei fap-
turi de lut, in momentul creatiei, ddndu-ne astfel ceva
din El Insusi, din Chipul Sau, Libertatea Sa, posibilitatea
de a ne asemana Lui tot mai mult, prin propria noastra
lucrare creatoare. Acest suflu face ca omul sa fie chemat
sa se depdseasca pe sine insusi necontenit, astfel incat
nu este cu adevarat om decat daca participa la firea lui
Dumnezeu. Acest Suflu, aceastd Prezentd dumnezeiasca
le pierde omul prin pacat si moarte si le va regési in apa
Botezului, izvorul vietii. Aici, in apa Botezului, pacatul,
care este cauza mortii, este inecat ca sub apele potopului,
ca sub apele Marii Rosii; aici va tasni adevarata Viata,
Viata vesnica, Viata pe care o traieste Dumnezeu, Via-
ta pe care ne-o comunicd Duhul Sau Cel Sfant de viata
datatorul, Viata pe care Fiul lui Dumnezeu a venit s-o
dea oamenilor, dindu-Si Duhul Sau Tatalui pe Cruce si
inviind din morti pentru a da Acelasi Duh celor care cred
in El



268 CRUCEA 1 INVIEREA

3. Botezul lui Ioan si botezul lui Iisus

Botezul lui loan era un botez simbolic. Pentru
a-i pregiti pe iudei sa intre in Imparatia lui Dumnezeu,
a carei iminenta venire o vestea loan, el le cerea si se
curdteasca de pacatele lor pocdindu-se, marturisindu-si
pacatele si spalandu-se de acestea in apele lordanului.
loan, ins4, striga: «Eu va botez cu apa, dar vine Cel Care
este mai tare decat mine, Ciruia nu sunt vrednic sa-I
dezleg cureaua incaltamintelor. El va va boteza cu Duh
Sfant si cu foc» (Luca 3, 16). El vesteste astfel apropierea
Imparatiei lui Dumnezeu, venirea lui lisus, Hristosul lui
Dumnezeu, Regele lui Israel.

Or, atunci cand lisus se va ldsa botezat de loan®,
Duhul Sfant Care sélasluieste din vesnicie asupra Fiului,
se va ardta sub chip de porumbel, semnificand sfintirea si
indumnezeirea® firii omenesti asumata de Fiul lui Dum-
nezeu, pe care El o purifica cufundand-o in apele lorda-
nului, o indumnezeieste expunand-o stralucirii Duhului
Sau, o aseazi in Familia treimic, ficand-o si participe
la dumnezeiasca Sa infiere, atunci cand «glasul Tatélui
s-a facut auzit numindu-L Fiul prea iubity.

De acum inainte, Botezul nu va mai fi un simplu
simbol de purificare, el se va savarsi in numele Sfintei
Treimi, facand astfel ca orice botezat sa participe deplin
la Taina lui Hristos, Fiul lui Dumnezeu-Tatal, Uns al
Duhului, mort pacatului, inviat pentru Dumnezeu. lata
de ce, dupa Invierea Sa, lisus va spune Apostolilor Sii:
«Mergeti, invatati toate neamurile, botezati-le in numele

54 A se vedea Partea a II-a.

55 Indumnezeire este lucrarea de facere a dumnezeilor, adica de a face
partasi oamenii la dlimnezeiasca fire. Parintele Rafail Noica pune in
contrast semnificativ Inomenirea lui Dumnezeu §i indumnezeirea omu-
lui, numindu-le inspirat « Facerea intru om al lui Dumnezeu (intrupa-
rea) si «facerea intru Dumnezeu a omului» (indumnezeirea) (n. trad.).



INVIEREA NOASTRA PRIN BOTEZ 269

Tatalui si al Fiului si al Sfantului Duh» (Matei 28, 19).
D) Savarsirea Botezului

Acum putem intelege desfasurarea ceremoniei
Botezului, pe care continuam sa o savarsim astizi intoc-
mai cum ne-a invatat Sfantul Vasile cel Mare in tratatul
sau Despre Duhul Sfdnt, alcatuit la inceputul secolului
al I'V-lea.

1. Lepadarile

lisus alunga duhurile necurate, libera pe cei care
fusesera robiti de demon si El dadea putere ucenicilor
Sai sd alunge demonii. Omul pacétos, inaintea pocaintei
sale, inaintea convertirii sale si a Botezului sdu este rob al
demonului. Dovadi e faptul ca auzim deseori pe oameni,
exclaménd dupa un acces de méanie sau de patima: «Era
ceva mai puternic decat miney; acestia recunosc astfel ca
nu erau liberi, ci sclavi ai unei puteri care {i stipanea.

Inainte de Botez, preotul, invocand Numele sfant
al Celui care pe l-a invins pe Cruce, pe diavolul care are-
putere de moarte, porunceste lui Satan, «duh al minciu-
nii, duh al greselii, duh al lacomiei sau al oricarei necu-
ratii» si celor dimpreuna cu el, slujitorilor sai, duhuri-
lor necurate, sa plece din cel care va fi botezat, altfel ar
pricinui «intunecarea mintii §i inrobirea gandurilor». in
acest mod, catehumenul® este indemnat sa mearga catre
Noul Stapan, Hristos Liberatorul; este ceea ce numim
lepadari, exorcisme.

2. Convertirea (increstinarea)

Acesta este actul liber prin care cel care cere Bo-
tezul se leapada de «satana si de toate lucrurile lui si de

5¢ Catehumen reprezinta denumirea celui care se pregiteste pentru Bo-
tez prin catehizare, adica prin invatarea Evangheliei.



270 CRUCEA §1 INVIEREA

toti slyjitorii lui si de toata slujirea lui si de toata trufia
lui», pentru a-si schimba viata, a se intoarce (in latina
con-vertere) la Hristos, pentru a crede in El si a se ali-
pi de acum inainte de El. Este momentul hotarator in
viata unui om care alege calea ce duce la Imparitia lui
Dumnezeu, pentru a se uni definitiv cu Hristos. Aceasta
convertire, aceasta intoarcere (cf. lezechiel 18, 31-32) e
simbolizata in cursul ceremoniei printr-o intoarcere a ce-
lui ce va fi botezat spre lumina, spre rasarit, spre Altarul
lui Dumnezeu, exclamand: «Ma unesc cu Hristos, cred
Lui ca unui impérat si Dumnezeu», dupa ce mai intai fu-
sese spre apus, spre intuneric. El rosteste atunci solemn
«Crezuly (in greaca pistevo, in latind credo) sau Simbo-
lul Credintei spre a-si exprima inaintea intregii adunari
credinta sa si increderea sa in Tatal facatorul cerului si
al pamantului, al tuturor celor vazute si nevazute, in Fiul
lui Dumnezeu, rastignit in timpul lui Pontiu Pilat, invi-
at a treia zi, in Duhul Sfant, Domnul de viata datatorul
si Care de la Tatal purcede... Marturisirea credintei este
astfel facuta inaintea Botezului, caci «cel care crede si
care este botezat se va mantui» (Marcu 16, 16).

Fara credinta, Botezul ar fi o parodie, un sacrile-
giu, o profanare, o minciuna in care s-ar face gesturi si
s-ar rosti cuvinte in contradictie cu gandirea §i convin-
gerile proprii.

Copilul: Dar de cele mai multe ori sunt botezati copii
mici; cum pot ei si creada si sa se uneasca cu Hristos, cand
inca nu stiu sa vorbeascad?

Bitranul: Un copil este de obicei solidar cu familia
sa; acest lucru este pana astazi valabil. Era si mai mult in
trecut, cand copiii primeau aceeasi formare ca si parintii lor.
Cand cel care urmeaza sa fie botezat, catehumenul, este atat
de mic incat n-a primit niciun fel de invatatura (cateheza) si
nu poate inca sa-si arate credinta si si-si demonstreze conver-
tirea, atunci nasul sau nasa sa, adica acela sau aceea care il
poarta in biseric3, in adunarea credinciosilor, a ucenicilor lui



INVIEREA NOASTRA PRIN BOTEZ 271

Hristos si care il ofera lui Dumnezeu, este cel ce garanteaza
despre credinta sa viitoare si 1si ia raspunderea celui botezat,
in locul sau. Se intampla din nefericire astdzi, adeseori, ca
nasul sau nasa sd-si asume rau rolul. Daca ulterior, copilul
refuza sa urmeze calea aleasa pentru el de parintii séi si de
nasul sdu, aceastd noud nastere care ar trebui si fie Botezul,
devine un fel de lepadare spirituala, si copilul moare inainte
de nasterea sa adevarata. lata de ce un copil mic nu ar tre-
bui botezat doar dacé credinta intregii sale familii lasa sa se
prevada o crestere in credinta, pe langé cresterea trupeasca
a copilului. El creste atunci in credinta intr-un fel tot atat de
firesc cumi cregte in talie si in intelegere.

3. Sfintirea apei botezului

Dupa marturisirea de credintd a catehumenului,
dupa angajamentul facut in mod liber de a crede in Hris-
tos si de a se alipi Lui, adevarata daruire de sine pe care
catehumenul o face lui Dumnezeu sau pe care nasul o
face pentru el, preotul pomenste, face «anamneza» sau
memorialul creatiei minunate a lumii de catre Dumne-
zeu si al reinnoirii acestei creatii intregi, cand Fiul lui
Dumnezeu a intrat in apele lordanului si cand Duhul
Sfant in chip de porumbel a coborat asupra Lui si asu-
pra apelor, facand inceput pentru Noua Creatie, innoirea
tuturor lucrurilor, trecerea de la lumea cazuta la impa-
ratia lui Dumnezeu. Apoi, preotul cere lui Dumnezeu sa
actualizeze aceasta innoire: «Tu Insuti dar, Iubitorule de
oameni Imparate, vino si acum cu pogorarea Sfantului
Tau Duh si sfinteste apa aceasta», cum ai sfintit apele
Iordanului, pentru a face din ele: «apa de izbavire, apa
de sfintire, curétire trupului si sufletului..., iertare paca-
telor, luminare sufletului, baie de-a doua nastere, innoire
a duhului, har de infiere, imbracaminte de nestriciciune,
izvor de viatd». Aceasta este epicleza, adica invocarea,
chemarea Duhului Sfant, datatorul de viatd, pentru a



272 CRUCFA S INVIEREA

face din apa Botezului locul in care catehumenul va fi
altoit in Hristos Cel Rastignit, Mort si Inviat si va primi
astfel viata in Duhul Sfant.

4. Intreita afundare

Dupa ce catehumenul va fi scos vechea sa «im-
bracdminte de piele», cu care Adam si Eva au fost acope-
riti dupd ce au pacatuit, dupa ce a fost uns cu untdelemn
sfintit «pentru ca sd devina un luptator de neinvins im-
potriva celui rdu» care astfel nu va mai avea stipanire
asupra lui, el va fi afundat, botezat de trei ori, in numele
Tatalui si al Fiului si al Sfantului Duh, in apa cristelnitei
spre a fi «unit cu asemanarea mortii lui Hristos», adi-
ca ingropat cu El, in mormantul Sau, reprezentat aici si
acum prin cristelnita, pentru a fi partas astfel si Invierii
Sale. Aici catehumenul se intdlneste cu Hristos al sau,
este altoit in El, aici taina comuniunii se implineste, el
se face «aceeasi vita» cu Hristos Cel Inviat, devine fiu
al lui Dumnezeu prin infiere, uns ca si Hristos de Duhul
Sfant.

S. Mirungerea

Iata de ce, dupa ce a iesit din apa Botezului, cate-
humenul primeste de indata ungerea Duhului Sfant, un-
gerea cu Sfantul si Marele Mir, adica «Pecetea darului
Duhului Sfanty», pentru cd Duhul Sfant, Care odihneste
asupra Fiului, sé sdlagluiasca si asupra celui care tocmai
s-a unit cu Fiul lui Dumnezeu. Astfel, catehumenul devi-
ne, la randul sau un fiu al Tatalui care striga catre Dum-
nezeul sidu: «Avva, Parinte». De acum inainte, incuviin-
tat ca fiu de catre Tatal, cel botezat a intrat in Familia sau
Comuniunea treimica.



INVIEREA NOASTRA PRIN BOTEZ 273

6. impﬁrtisirea cu Trupul si Singele Domnu-
lui (Cuminecarea)

Cel botezat sau «nou luminat» imbracd acum
hainele sale albe, haine de lumina si facandu-si astfel
intrarea 1n adunarea celor ce se impartasesc, in aduna-
rea euharistica, in Bisericd, in timp ce se canta: «Cati in
Hristos v-ati botezat, in Hristos v-ati si imbracat. Alilu-
ia». Se citesc atunci Apostolul si Evanghelia, iar noul bo-
tezat se alipeste comunitatii euharistice si Liturghiei sale
dumnezeisti, ca si se cuminece pentru prima data. Vom
incheia descrierea Tainei increstindrii, citind Apostolul
Botezului in care Sfantul Pavel rezuma intreaga semni-
ficatie a Botezului:

«Fratilor, nu stiti ca toti cati in Hristos ne-am botezat,
intru moartea Lui ne-am botezat? Deci, ne-am ingropat cu
El, in moarte, prin Botez, pentru ca, precum Hristos a inviat
din morti, prin slava Tatélui, asa s umblam si noi intru inno-
irea vietii. Pentru ca de vreme ce am fost impreuna odrasliti
cu asemanarea mortii Lui, deci vom fi partasi si invierii Lui.
Cunoscand aceasta: cd omul nostru cel vechi a fost rastignit
impreuna cu El ca sa nimiceasca trupul pacatului, pentru a nu
mai fi robi ai pacatului. Caci Cel Care a murit a fost curatit de
pacat! lar dacd am murit impreuna cu Hristos, credem ca si
vom vietui impreuna cu El, stiind ca Hristos inviat din morti,
nu mai moare. Moartea nu mai are stapanire asupra Lui. Caci
cel ce a murit, a murit pacatului odata pentru totdeauna, iar
cel ce traieste, traieste lui Dumnezeu. Asa si voi, socotiti-va
ca sunteti morti pacatului, dar vii pentru Dumnezeu, in Hris-
tos lisus, Domnul nostru» (Romani 6, 3-11)

7. Asumarea personali a Botezului
Botezul nu este magie. Marea taind pe care Du-

hul Sfant o implineste la Botez nu atinge constiinta i
sufletul decat prin libera colaborare sau «sinergie» a



274 CRUCEA §1 INVIEREA

celui botezat. E nevoie, deci, de o viata intreaga pentru
asumarea personala a Botezului, o viata intreaga pentru
ca botezatul sa moara efectiv pacatului si sa traiasca re-
almente pentru Dumnezeu. E nevoie de o viatd intreaga
pentru ca lucrarea lui Hristos si a Duhului Sfant, cu voia
liberd a celui botezat, sa patrunda incetul cu incetul toate
tainitele inimii sale si ale sufletului sau pentru ca cel bo-
tezat sa devina in mod real un crestin, sa ia Hristos chip
in el. Dar, tu, drag cititor, esti oare hotarat sa-ti traiesti
Botezul, sa repeti zilnic ceea ce nasul sau nasa a spus in
locul tau: «Ma lepad de Satana si de toate lucrurile lui si
de toti slujitorii lui si de toaté slujirea lui... Ma unesc cu
Hristos; Cred Lui ca unui Imparat si Dumnezeu... Sla-
vesc pe Tatal, pe Fiul si pe Duhul Sfant, Treimea cea de
o fiinta si nedespartita».



PARTEA A VI-A

Inaltarea si Cincizecimea

Era cea noua: Biserica

CUPRINS

CAP.I: INALTAREA/ 279
a) impérégia lui Mesia (279); incredin;area unei misiuni (280); Ves-
tea imbracdrii cu «putere de sus» (280)

CAP. II: ICOANA SI TROPARUL INALTARII / 284

CAP. III: DUHUL SFANT
IN VECHIUL TESTAMENT/ 289

CAP. [V: DUHUL SFANT VESTIT

IN EVANGHELII/ 293

Bunavestire/ 293

Botezul/ 294

Convorbirea cu samarineanca: darul lui Dumnezeu/294
Sarbatoarea Corturilor: apa vie/ 296

CAP. V: ANTI-CINCIZECIMEA:
TURNUL BABEL/ 299



CAP. VI: CINCIZECIMEA/ 302

CAP. VII: BISERICA/ 307

Ce nu este Biserica/ 307

Ce este Biserica/ 308

Biserica asa cum pare §i cum ar trebui sa fie/ 310
Biserica, Mireasa lui Hristos/ 313

. in Vechiul Testament, Dumnezeu se prezinta ca logodnicul po-
porului sau (313); 2. in Evanghelii, lisus Hristos este mirele (314);
a) parabola nuntii fiului de imparat (314); b) parabola celor zece
fecioare (316); 3. in Epistola catre Efeseni, Biserica este aritatd Mi-
reasa lui Hristos (318); 4. In Apocalipsa, Biserica apare in straluci-
re deplina: lerusalimul Ceresc (319)

Biserica, Trupul al lui Hristos/ 321

1. Dimensiunea cosmica a Trupului lui Hristos cel inviat (321);

2. Biserica este Trupul lui Hristos (323); 3. Euharistia face Biserica
(324)

CAP. VIII: TAINA DUMNEZEIESTII EUHARISTII:
ORIGINE, INSTITUIRE, SENS/ 326

CAP. I1X: DESFASURAREA CELEBRARII LITUR-
GICE A EUHARISTIEI/ 330

Invatatura apostolilor sau Liturghia catehumenilor/ 331
Savarsirea Tainei («frangerea painii») sau Liturghia cre-
dinciosilor/ 333

1. Intrarea cea mare (334); 2. Anaforaua (335): Prima parte: o ru-
gaciune de multumire adresata Tatalui (336): a) preotul multumes-
te lui Dumnezeu pentru creatie (336), b) preotul aduce lauda Dum-
nezeului Celui viu: cintarea Sfant, Sfant, Sfant (337), c) preotul
multumeste pentru rascumparare (337); Partea a doua: memoria-
lul de multumire pentru lucrarea lui Hristos (338), Anaforaua pro-
priu-zisd (339); Partea a treia: rugdciunea pentru pogorarea Sfan-
tului Duh: a) epicleza (340), b) binecuvantarea sau sfintirea celor
adormiti (342), ¢) binecuvantarea sau sfintirea celor vii (342) 3. «A



frant»: frangerea (343); 4.« A dat»: impartasirea (344); Tablou rezu-
mativ al Sfintei Liturghii dupa Sfantul loan Gura de Aur (346)

CAP. X: TAINA SI PREOTIA LUI HRISTOS SI A BI-
SERICII/ 347

[. Taina lui Hristos - Taina Bisericii/ 347

I1. Preotia lui Hristos - Preotia Bisericii/ 348

Preotia lui Hristos/ 348

Preotia Bisericii/ 349

CAP. XI: TAINA MIRUNGERIL: CINCIZECIMEA
PERSONALA SAU PREOTIA IMPARATEASCA A
LAICILOR SAU MIRENILOR/ 351

CAP. XII: HIROTONIA EPISCOPILOR, PREOTILOR
SI DIACONILOR/ 355

Episcopul si sinoadele/ 355

1. Episcopul (355); 2. Sinoadele (357)

Preotii/ 360

Diaconii/ 361

CAP. XIII: SFINTIREA CASATORIEI SAU CUM DE-
VINE CAMINUL CONJUGAL CELULA A TRUPU-
LUI LUI HRISTOS/ 363

1. Ofranda (364); 2. Anamneza (364); 3. Epicleza (364); 4. impér-
tasirea (366)

CAP. XIV: BOLILE MADULARELOR TRUPULUI
LUI HRISTOS SI VINDECAREA LOR/ 368

I. Taina pocaintei/ 368

Pociinta in Vechiul Testament/ 369

1. Pacatul regelui David (369); 2. Pocainta lui David (370); 3. lerta-
rea lui David (371)

Pocainta in Noul Testament/ 372

1. Fiul risipitor (372); 2. Vindecarea paraliticului din Capernaum (374)



Taina Pociintei/ 376

. Metanoia (377); 2. Spovedania (378); 3. lertarea sau
dezlegarea de pacate (380); 4. Ospatul euharistic (382)
II. Taina Sfantului Maslu/ 382

CAP. XV: CONCLUZIE/ 386



CAPITOLUL |

iINALTAREA

Iniltarea la cer a Mantuitorului nostru lisus
Hristos este redatd de Sfantul Apostol Luca, la sfarsitul
Evangheliei sale (24, 50-52) si in Faptele Apostolilor (I,
1-11). Sfantul Apostol Marcu de asemenea ne vorbeste,
dar mult mai pe scurt in Evanghelia sa (16, 15-19).

Am vazut' ca la patruzeci de zile dupa Invierea
Sa, Iisus Se arati ultima oard inaintea ucenicilor Sai
(Fapte 1, 3-4); in aceeasi zi, care va fi ziua Inaltarii le
vorbeste indelung:

a) El le vorbeste in primul rand despre Imparatia
lui Mesia.

Iar ei, adunandu-se, il intrebau, zicand: « Doam-
ne, oare, in acest timp vei ageza Tu, la loc, imparatia lui
Israel?» (Faptele Apostolilor 1, 6). lisus le raspunse: «Nu
este al vostru a sti anii sau vremile pe care Tatal le-a pus
in stapanirea Sa». De altfel, lisus le spusese ucenicilor
Sai, in seara zilei de Joia Mare: «in casa Tatdlui Meu (...)
Ma duc sa va gatesc loc. $i daca Ma voi duce si va voi
géti loc, iardsi voi veni si va voi lua la Mine, ca sa fiti si
voi unde sunt Eu» (Ioan 14, 2-3). Restabilirea imparatiei
lui Israel, asteptata de ucenici, va fi, deci, in realitate,
intrarea cu Hristos, imparatul lui Israel, in casa Tatalui.

' A se vedea Partea a V-a, capitolul 3.



N

280 INALTAREA S1 CINCIZECIMEA

Domnia lui Mesia, a cérei prefigurare fusese regatul lui
David, pe care Israel o astepta de cand marele prooroc
[saia (740 i. Hr.), o vestise cu atdta vigoare, a fost inau-
guratd efectiv prin cea dintai venire a lui Hristos. Cu
toate acestea, ea nu se va plini in toata plenitudinea sa
biruitoare decét la cea de a doua venire a Sa’.

b) El le incredinteaza o misiune.

Aceasta intoarcere, aceastd a doua Venire a lui
Hristos Impdrat, ucenicii vor trebui sa o pregateasca si
sd o grabeasca (cf. 2 Petru 3, 12), indeplinind misiunea
pe care lisus le-o incredinteaza acum: «imi veti fi Mie
martori in lerusalim si in toata Iudeea si in Samaria si
pana la marginile paimantului». Aceastda misiune ne este
reamintitd si de catre Sfantul Matei la sfarsitul Evanghe-
liei sale (28, 19-20): «Drept aceea, mergéand, invatati toa-
te neamurile, botezandu-le in numele Tatélui si al Fiului
si al Sfantului Duh, invatandu-le sa pazeasca toate cate
v-am poruncit voud. Si iatd Eu cu voi sunt in toate zilele,
pana la sfarsitul veacului». Trebuie sd ne amintim ca in
acel timp calatoriile erau foarte anevoioase; Apostolii,
simpli pescari, oameni sdrmani, mergeau pe jos §i pare
de necrezut cd lisus le cere sa meargé «pana la marginile
pamantului». Cu toate acestea, ei vor face asta si, nu nu-
mai ca invatatura lor a reusit sa patrunda pana la capatul
pamantului cunoscut pe atunci, ci inca, prin ucenicii uce-
nicilor lor a facut inconjurul intregului pAmant. $i astazi,
cand primim Botezul, ascultam de aceastd porunca data
de Hristos Cel Inviat, chiar inainte de Inaltarea Sala cer
si, prin aceasta, devenim §i noi martori ai Invierii Sale.

¢) El le vesteste ca vor fi «imbrécati cu putere de
sus» spre a putea sa implineasca aceasta misiune.

«El le-a poruncit sa nu se departeze de lerusalim,
ci sa astepte fagaduinta Tatdlui, pe care — a zis El — ati
auzit-o de la Mine: ca loan a botezat cu apa, iar voi veti

2 A se vedea Partea a VII-a.



iNALTAREA 281

fi botezati cu Duhul Sfanty»... «Cu Duhul Sfant venind
peste voi veti lua putere» (Fapte 1, 4, 5, 8), «..Va veti im-
braca cu putere de sus» (Luca 24, 49). Aceasta inseamna
ca ei vor fi cercetati de Duhul Sfant. Aceasta fagaduin-
td o facuse lisus si in Joia Mare, seara, cand le-a spus:
«Voi ruga pe Tatal Meu si alt Mangaietor va va da voua,
Duhul Adevarului» (Ioan 14, 16-17). «Va este de folos
ca s& Ma duc Eu. Caci dacd nu Ma duc, Mangaietorul
nu va veni la voi, iar daca Ma voi duce, Il voi trimite la
voi» (loan 16, 7). «Acela va va invita toate i va va adu-
ce aminte despre toate cele ce v-am spus Eu» (Ioan 14,
26). «lar cand va veni Acela, Duhul Adevarului, va va
calduzi la tot Adevaruly (loan 16, 13)... «]lar cand va veni
Mangaietorul pe care Eu il voi trimite voua de la Tatal,
Duhul Adevarului, Care de la Tatal purcede’, Acela va
marturisi despre Mine. Si veti mérturisi, pentru ca de la
inceput sunteti cu Mine» (loan 15, 26-27).

Dupa ce le-a vorbit astfel «i-a dus afara pana spre
Betania si, ridicAndu-Si mainile, i-a binecuvantat. $i pe
cand 1i binecuvanta, S-a despartit de ei si S-a inaltat la
cer» (Luca 24, 50-52)... «S-a inaltat la cer si a sezut de-a
dreapta lui Dumnezeu*» (Marcu 16, 15-19). Aceasta este
ceea ce numim Inaltare. «Si un nor L-a luat de la ochii
lor. Si privind ei, pe cand El mergea la cer, iata doi bar-
bati au stat langa ei, imbrécati in haine albe, care au si
zis: ,,Barbati Galileeni, de ce stati privind la cer? Acest
lisus Care S-a inaltat de la voi la cer, astfel va si veni,
precum L-ati vazut mergind la cer”» (Faptele Aposto-
lilor 1, 9-11). «lar ei, inchinandu-se Lui, s-au intors in

* Din aceasta descoperire a lui Hristos este extrasa fraza din Crez
sau «Simbolul Credintei»: Cred in Sfantul Duh... «Care de la Tatal
purcede».

4 Fraza reluati in Crez: «Care S-a inaltat la cer si sade de-a dreapta Ta-
talui». In cadrul Dumnezeiestii Liturghii aceasta se numeste Sederea
de-a Dreapta.



282 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

[erusalim cu bucurie mare» (Luca 24, 52).

De unde vine ca acesti oameni erau fericiti, atunci
cand, evident, ar fi trebuit sa fie tristi din cauza pleca-
rii Invatatorului lor preaiubit? Mai intai ei primiserd o
minunata fagdduinta, care le fusese data de trimisii lui
Dumnezeu insusi: «El va reveni!». In afara de asta, chiar
inainte de a-i parasi, nu le promisese El oare venirea
apropiata a Paracletului, «Celuilalt Mangaietor», Care
sa-1 umple de adevar si de bucurie?

Ei stiu mai ales ca Cel Care le-a fost luat este viu,
ca El ramane cu ei pana la sfarsitul veacurilor, ca El S-a
dus sa le pregateasca un loc langa Tatal: nu S-a inéltat El
oare cu firea Sa umana — firea lor, firea noastra — cu Tru-
pul Sau slavit de Om — trupul lor, trupul nostru: Trupul
lui Hristos S-a inaltat la cer si Acest Trup ne deschide
tuturor Usile imparatesti ale Cerului prin care ne vom
putea duce, pe urma Sa pentru a ne aseza ca si Hristos la
dreapta Tatalui: da, de acum inainte portile cerului sunt
deschise oamenilor:

«Ridicati, capetenii, portile voastre si va ridicati
portile cele vesnice

si va intra Imparatul Slavei!

Cine este imparatul Slavei?

Domnul Cel tare si puternic, Domnul Cel tare in
razboi.

Ridicati, capetenii, portile voastre

si va ridicati portile cele vesnice

si va intra impéra}ul Slavei!

Cine este Acesta Imparatul Slavei?

Domnul puterilor, Acesta este Imparatul Slavei».

(Psalmul 23, 7-10)

Prin Inaltarea Sa la cer, Hristos a impéacat in mod
clar ceea ce pacatul primilor oameni despartise, adica
trupurile noastre omenesti si cu trupurile ceresti, oame-



iNAL‘!’AREA 283

nii si ingerii. [ata de ce se spune in unul dintre tropare-
le de la Utrenia Inaltarii (Oda a Saptea): «O, Hristoase,
dupa ce ai luat pe umerii Tai firea cea cazuta, Te-ai Inal-
tat si ai aratat-o lui Dumnezeu Tataly; iar in cantarea a
opta se zice: «A fost inaltatad mai presus de ingeri firea
noastra cazutd odinioara si a fost reagsezatd pe dumneze-
iescul Tron, intr-un fel mai presus de minte».

Iniltarea la cer desavarseste lucrarea Fiului ince-
puta prin Intruparea Sa: luand asupra Sa firea noastra
cazutd, «chip de rob luand... S-a smerit pe Sine, ascul-
tator facandu-Se pana la moarte si inca moarte de cru-
ce» (Filipeni 2, 6-11). «Pentru aceea si Dumnezeu L-a
preainaltat si I-a daruit Lui nume care este mai presus de
orice numey (Filipeni 2, 9), si firea noastra odata cu El:
Inaltarea la cer este proslavirea lui Hristos Cel smerit in
vremea Patimilor, «ca intru numele lui lisus tot genun-
chiul sa se plece, al celor ceresti si al celor pamantesti si
al celor de dedesubt. Si sd@ marturiseasca toata limba ca
Domn este lisus Hristos, intru slava lui Dumnezeu Ta-
tal» (Filipeni 2, 10--11). Aceasta este si proslavirea firii
noastre, pe care El a venit s-o inalte si s-o mantuiasca
din cadere si din moarte.

Descoperind toate acestea ucenicii puteau ei oare
sa nu fie «plini de bucurie»?



CAPITOLUL |

ICOANA SI TROPARUL INALTARII

Sé cautim acum sa aprofundam semnificatia Inaltarii
privind icoana praznicului care o actualizeaza si as-
cultand troparul sarbatorii care o canta.

Batranul: in partea de sus a icoanei, in centrul unor
mari cercuri concentrice, numite «mandorle», reprezentand
cerul, poti vedea pe Hristos pe tronul Slavei Sale: cu mana
dreaptéd binecuvanteaza, iar in mana stanga tine un sul care
reprezinta Cuvantul pe care l-a dat pe pamant. El este incon-
jurat de ingeri.

Copilul: Da, si observ chiar cd Hristos poarta o tu-
nica alba sau, mai degraba, aurie ca in icoana pe care am
vazut-o la Pasti.

Bitranul: Intocmai. Il vedem pe Hristos imbracat
astfel si in icoana Schimbirii la Fata. Culoarea luminoasa a
tunicii exprima Trupul slavit al lui Hristos: aceasta inseamna
ca de la inviere, Hristos are un Trup care nu mai este supus
legilor si necesitatilor naturii omenesti, nu mai este supus
gravitatiei.

Si pentru ca ai observat culoarea tunicii lui Hristos,
priveste acum §i vesmintele celorlalte personaje.

Copilul: ingerii, care poarta pe Hristos, au imbrica-
mintea de culoare asemanatoare cu a Apostolilor, iar cei doi
ingeri care stau de-a drepta si de-a stanga Fecioarei Maria au
tunici albe.

Batranul: Cei doi ingeri cu vesminte rosii sunt mar-
torii Intruparii si ai Patimilor, cici daca Hristos Se inalta la






286 INALTAREA S1 CINCIZECIMEA

cer cu Trupul Sau cel slavit, El poarta in acest Trup semnele
Rastignirii. Un pasaj din Vechiul Testament care este citit la
Vecernia Inaltarii ne descrie pe Acest Mesia suferind si slavit,
invesmantat in rosu purpuriu din pricina Jertfei Sale:

«- Cine este Cel ce vine impurpurat, cu vegmintele
Sale mai rosii decit ale celui ce culege la vie’, cu podoaba in
imbracamintea Lui si mandru de belsugul puterii Lui?

- Eu sunt Acela al Carui cuvant este dreptatea si pu-
ternic este sa rascumpere!

- Pentru ce ai imbracamintea rosie si vesmantul Tau
este rosu ca al celui care calci in teasc?

- Singur am cilcat in teasc si dintre popoare nimeni
nu era cu Mine» (Isaia 63, 1-3).

Cat despre cei doi barbati imbracati in alb (Faptele
Apostolilor 1, 9-11) ii reamintesc pe cei care in ziua Invierii
s-au aratat femeilor de la mormantul lui Hristos, pentru a le
vesti ca El este viu (Luca 24, 4;loan 20, 12).

Astfel, firea omeneasca, reprezentata prin vesmantul
de culoarea sangelui si a pamantului, al ingerilor care-L ri-
dica pe lisus, este de acum in cer. in timp ce firea dumne-
zeiasca, reprezentata prin albul celor doi ingeri care vorbesc
apostolilor, este de acum inainte pe pamant. « Dumnezeu S-a
facut Om pentru ca omul sa devind Dumnezeu», ca sa citam
formula forte a Sfantului Atanasie cel Mare.

Acesti doi ingeri imbricati in alb vestesc reintoarce-
rea lui Hristos in Slava, la sfarsitul veacurilor. Ei sunt infati-
sati uneori, tinand un sul desfasurat pe care se pot citi cuvin-
tele lor: «Barbati galileeni, de ce stati privind la cer? Acest
lisus Care S-a inaltat de la voi la cer, astfel va i veni, precum
L-ati vazut mergand la cer» (Faptele Apostolilor 1, 11); frag-
mentul citit din profetia lui Zaharia la Vecernia Inaltarii pla-
seazi aceastd reintoarcere chiar pe muntele Maslinilor, colina
situata in fata lerusalimului, acolo unde a avut loc Inéltarea
la cer (Faptele Apostolilor 1, 12)%: «Si in vremea aceea se vor

5 Pentru aceastd traducere a se vedea nota de la pagina 1051 a editiei
din 1956 a Bibliei de la lersalim (Isaia 63, 1).

¢ Sfantul Luca ne spune in Evanghelia sa ca, inainte de inaltarea Sa



ICOANA SI TROPARUL INALTARII 287

sprijini picioarele Lui pe Muntele Maslinilor, care este in fata
lerusalimului, la rasarit» (Zaharia 14, 4). De aceea, in icoana
acest munte e reprezentat prin rape si patru maslini.

Copilul: Se pare ca limita muntelui si arborii impart
icoana in doua: de o parte cerul cu Hristos, si de cealalta par-
te pamantul cu Maica Domnului si Apostolii.

Dar cat priveste pe Apostoli, de ce sunt doisprezece?
luda a tradat si s-a spanzurat (Matei 27, 3-10; Faptele Aposto-
lilor 1, 18-19), si Matia nu va fi ales ca sa-l inlocuiasca decat
dupa inaltare (Faptele Apostolilor 1, 13-24).

Batranul: Observatia ta este exacta. Ei sunt doispre-
zece, caci Apostolul Pavel este reprezentat impreuna cu cei
unsprezece: $i, poti sa-1 recunosti in stanga Maicii Domnului;
el este usor de recunoscut caci totdeauna este infatisat plesuv
si cu barba efilata. in dreapta Maicii Domnului poti sa-1 vezi
pe Sfantul Petru, cu parul scurt, buclat si cu barba rotunjita.
Pavel este alipit Apostolilor, caci chiar daca nu a trait ala-
turi de Hristos inainte de Patimirea Sa, ca ceilalti Apostoli, el
L-a vazut pe Hristos inviat pe drumul Damascului (Faptele
Apostolilor 9, 5; 22, 8; 26, 15). Sfantul Pavel ii reprezinta pe
credinciosii, care, de-a lungul veacurilor, i1 marturisesc in
Biserica pe Hristos. Reprezentarea Sfantului Pavel in icoana
inseamna ca viziunea Bisericii nu este una temporala: co-
muniunea in credinta Imparatiei lui Dumnezeu, prin Duhul
Sfant, depéseste limitele temporale ale acestei lumi.

Copilul: Vesmintele Apostolilor sunt unele verzi, al-
tele rosii.

Batranul: Da, verdele este culoarea sperantei si a
Duhului Sfant. in ziua inaltarii la cer, Hristos fagaduieste
ucenicilor Sai ca Duhul Sfant, temeiul sperantei noastre, Se
va pogori asupra lor. in icoana Treimii a lui Rubliov, ingerul
care reprezinta pe Duhul Sfant este si el imbracat cu tunica

la cer, lisus a dus pe ucenicii Sai pana spre Betania (Luca 24, 50).
Or, Muntele Maslinilor — unde, tot Sfantul Luca plaseaza inélgarea
(Faptele Apostolilor 1, 12) — se afla exact pe drumul care duce spre
Betania.



288 iNALTAREA s1 CINCIZECIMEA

verde’.

Cat priveste rosul, acesta nu simbolizeaza numai pa-
mantul si sangele, ci §i iubirea.

Copilul: Este un grup de Apostoli care arata cu de-
getul sau cu capul pe Hristos si cerul; dar ceilalti privesc pe
Maica Domnului care sta dreapta, intr-o atitudine de ruga-
ciune.

Batranul: Maica Domnului rugatoare reprezinta Bi-
serica.

Copilul: Mai observ in icoana si altceva: ai impresia
ca este separatd in doud; pe verticala prin Maica Domnului si
deasupra prin Hristos. Asta are vreo semnificatie?

Batranul: Daca facem o apropiere intre observatia ta
anterioara si aceea pe care ai facut-o acum cu privire la sepa-
rarea intre cer $i pamant prin limita muntelui, ajungem poate,
sd vedem ceva interesant: cerul §i pamantul sunt unite prin
Maica Domnului si Fiul Sau, formand o cruce.

Prin aspectul acestor maslini ai impresia ca intreaga
creatie slaveste pe Dumnezeu, dar numai multumita Jertfei
lui Hristos pe Cruce, firea devenitd opacé prin pacat, isi ga-
seste limpezirea, luminarea.

Vezi tu, este interesant si contempli o icoana, dar nu
trebuie sa voiesti in mod absolut sa dai semnificatie tuturor
trasaturilor si tuturor culorilor, cici o icoana reprezinta taina
credintei si discutand-o prea mult devii insensibil si inclinat
sa uiti a o cinsti. Icoana exista numai prin faptul Intruparii
lui Dumnezeu si de aceea ea transfigureaza realitatea: rostul
ei este a ne invdta, a ne ajuta sa ne rugam si sa tradim viata
noastra zilnica in credinta proprie. De altfel, tot ce am gasit in
aceasta icoana este rezumatul cantarii Troparului:

«inaltatu-Te-ai intru slava, Hristoase Dumnezeul
nostru, bucurie facand ucenicilor cu fagaduinta Sfantu-
lui Duh, incredintdndu-se ei prin binecuvantare, cad Tu
esti Fiul lui Dumnezeu, Mantuitorul lumii». (Troparul
Inaltarii).

7 Vezi Partea a II-a.



CAPITOLUL Il

DUHUL SFANT IN
VECHIUL TESTAMENT

m védzut ca in ziua Inaltarii Sale, Domnul nostru

lisus Hristos fagaduise ucenicilor Séi iminenta ve-
nire a Unui «Mangaietor», Sfantul Duh. Acesta nu era
cu totul necunoscut ucenicilor, céci deja in Vechiul Le-
gamant, fusese vorba adesea despre El.

Duh este una dintre traducerile cuvantului ebraic
rouah, care poate fi redat de asemenea prin suflare, vant
si chiar aer, spatiu gol. Acest conglomerat de intelesuri
reflectd ambiguitatea semnificatiei acestui cuvant in tex-
tele Vechiului Testament. Duhul poate sa se raporteze
deopotriva si la om. Cand este vorba de Duhul lui Dum-
nezeu, acest lucru e uneori precizat: Rouah Elohim. in
acest sens traducem noi cuvantul Rouah care se intal-
neste la inceputul Bibliei, in Facere 1, 2. In acest verset
din primul capitol al Facerii se spune: «Si pamantul era
netocmit si gol. Intuneric era deasupra adancului si Du-
hul lui Dumnezeu se purta pe deasupra apelor».

Duhul lui Dumnezeu este suflul datator de via-
ta al lui Dumnezeu. « Duhul lui Dumnezeu se purta pe
deasupra apelor»: aceasta evocd imaginea pdsérii care
cloceste si isi ocroteste puii. Exista, deci, un raport de
iubire intre Dumnezeu si creatia Sa. Cu toate acestea,

19



290 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

Duhul lui Dumnezeu raméne separat de creatie, El este
deasupra apelor.

Acelasi cuvant rouah a fost tradus prin «boarea
sau ricoarea zilei», atunci cdnd Dumnezeu l-a gisit pe
om dupd cadere, in gradina Raiului. Si daca aceasta tra-
ducere accentueazd, mai ales ambianta dumnezeiasca in
care se aflau Adam si Eva, ea exprima de asemenea as-
pectul nu indeajuns de definit si tainic al acestui rouah,
care ca si suflul este un fel de realitate cosmica de nea-
tins al carui stidpan este Dumnezeu.

Iata de ce Dumnezeu poate trimite Acest Suflu
asupra omului ca pe o forta de viata. Acela asupra caruia
«salasluieste» Duhul devine capabil sa prooroceasca si sa
infaptuiasca lucruri deosebite. Asa a fost cazul lui losif
(Facere 41, 38) atunci cand a tdlmacit visele lui Faraon,
sau a lui Valaam (Numeri 24, 2-9), cand a exclamat: «Cat
de frumoase sunt corturile tale, Iacov!» si a binecuvan-
tat pe Israel. Tot un pasaj din Numeri, citit la Vecernia
Rusaliilor, ne aratd cum Duhul poate fi distribuit potrivit
unei ordini riguroase si surprinzatoare totodatda (Numeri
11, 24-30): Moise, care nu putea sd-si ia asupra sa singur
raspunderea intregului popor, aduna in cort, dupa porun-
ca lui Dumnezeu, saptezeci de batrani. Or, s-a intimplat
ca doi inscrisi printre batrini, Eldad si Medad, sa nu se
afle la adunarea din cort. Totusi si ei au primit Duhul si
au inceput sa prooroceasca la fel ca ceilalti. Dimpotriva,
istoria Turnului Babel (Facere 11, 1-9) arata cd lucrarea
oamenilor care se face fara binecuvantarea Duhului este
sortitd pieirii, din ea decurgand confuzie si razboi.

Rouah, ca forta de viata, devine totodata semnul
si darul unei puteri extraordinare, atunci cand este acor-
datd prin ungere: este «rouah regaly, cel care il alege
pe rege si il investeste cu o putere supranaturald. Primul
care a primit ungerea a fost Saul, dar fiindcé Saul nu a dat
ascultare poruncii lui Dumnezeu, Duhul lui Dumnezeu



DuHuL SFANT iN VECHIUL TESTAMENT 291

S-a indepartat de el si a fost inlocuit printr-un duh rau.
Proorocul Samuel se duse atunci la Betleem si impins
de o voce launtricé ce venea de la Dumnezeu, il alese pe
ultimul fiu al lui lesei, pe tdnarul David si a varsat asupra
lui untdelemnul dintr-un corn de berbec (1 Samuel 16,
1-13). Untdelemnul este vehiculul Duhului pentru ca la
fel si el impregneaza raspandindu-se. Din acest moment,
David a fost Unsul lui Dumnezeu (Hristosul lui Dumne-
zeu) si Duhul se manifesta in el cu mult inainte de a fi
fost recunoscut ca Rege, prin fapte minunate, dintre care
cea mai repumita a fost lupta sa cu Goliat.

Urmasii lui David nu s-au aratat totdeauna demni
de ungerea ce o primisera, dar aceasta fortd care venea
de la Dumnezeu, a fost data mai tarziu de El proorocilor,
«rouah regal» devenind «rouah profeticy. Astfel Miheia
poate spune: «lar eu sunt plin de putere multumita Du-
hului lui Dumnezeu» (Miheia 3, 8).

[saia este acela care a reinnoit si amplificat conti-
nutul religios al acestei doctrine a darului Duhului prin
ungere, amintind pe Mesia, Unsul lui Dumnezeu, Hris-
tosul lui Dumnezeu. Acela asupra caruia silédsluieste
Dubhul din totdeauna: «O MIladita va iesi din tulpina lui
lesei si un Lastar va da din radacinile lui. $i se va odihni
peste El Duhul lui Dumnezeu, duhul intelepciunii si al
ingelegerii, duhul sfatului si al tariei, dubul cunostintei si
al bunei-credinte» (Isaia 11, 1-2).

Si in Isaia 61, 1-2, gasim cuvintele pe care lisus le-a
atribuit Siesi in sinagoga din Nazaret: «Duhul Domnului
este peste Mine, ca Domnul M-a uns» (Luca 4, 17-18). Acela
asupra ciruia salasluieste Duhul Domnului poseda darurile
Duhului si domnia sa, potrivit lui Isaia 11, este insemnata
prin dreptate. Aceastd domnie a pacii vesteste sfarsitul vea-
curilor, cand «lupul va locui impreuna cu mielul si sugarul
se va juca in culcusul viperei». Aceste imagini vor sa sim-
bolizeze armonia si pacea care sunt roadele Duhului.



292 iNALTAREA s1 CINCIZECIMEA

Pentru lezechiel (36, 25-28), darul Duhului nu
mai este dat anumitor persoane. El priveste intreg popo-
rul adunat din mijlocul neamurilor, el este legat de un rit
de purificare prin apa si el produce o reinnoire a fiintei.
El se adreseaza fiecaruia din aceeasi comunitate: «Si va
voi stropi cu apa curatd i va voi curati de toate intinaciu-
nile voastre si de toti idolii vostri. Va voi da inima noua
si duh nou va voi da; voi lua din trupul vostru inima cea
de piatra si va voi da inima de carne. Pune-voi inlduntrul
vostru Duhul Meu si voi face ca sa umblati dupa legile
Mele si sd paziti i sd urmati randuielile Mele... Veti fi
poporul Meu si Eu voi fi Dumnezeul vostruy.

In acelasi cuget, Psalmul 50, psalm de pocainta in
legétura cu greseala lui David, exprima admirabil aceas-
ta restaurare a fiintei pacatoase, prin prezenta Duhului,
prima oara denumit Duh Sfant (Psalm 50; 9, 12-13):

«Stropi-mé-vei cu isop $i méa voi curéti;

Spala-ma-vei: mai vartos decat zdpada

ma voi albi (...)

Inima curati zideste intru mine, Dumnezeule,

si duh drept innoieste intru cele dinduntru ale mele;
Nu ma departa de la fata Ta

Si Duhul Tau Cel Sfant nu-L lua de la mine».

Proorocul Ioil, reludnd ideea lui Iezechiel, a unui
rouah colectiv, face cunoscuta raspandirea in lume a Du-
hului si pe el il citeaza Sfantul Petru in cuvantarea din
ziua Cincizecimii (Fapte 2, 16-17):

«Virsa-voi duhul Meu peste tot trupul

¢i fiii si fiicele voastre vor profeti » (loil 3, 1).

In concluzie, vedem cd Duhul in Vechiul Tes-
tament, chiar dacd nu apare inca in chip limpede ca o
Persoan, vine de la Dumnezeu Insusi ca Suflu al Sau si
patrunde induntrul cel mai adanc al omului, pentru a-l
schimba, pentru a-1 innoi, a-1 face in stare sé asculte de
voia lui Dumnezeu.



CAPITOLUL IV

DUHUL SFANT VESTIT
iN EVANGHELII

Sé reamintim, mai inti, cele doud mari evenimente
prin care Sfantul Duh S-a aratat in Noul Testament si
pe care le-am studiat in Partea I si in Partea a II-a.

A) BUNAVESTIRE

Ingerul Gavriil i vestise Fecioarei Maria: «Du-
hul Sfant se va pogori peste tine si puterea Celui Preain-
alt te va umbri; pentru aceea si Sfantul care se va naste
din tine, Fiul lui Dumnezeu se va chema» (Luca 1, 35).
Cand Duhul umbreste Fecioara, Acela peste care se afla
El devine prezent in ea. Or, din vesnicie El se afla peste
Fiul (vezi Isaia 61, 1), de aceea prin lucrarea Sa, Fecioa-
ra poartd in pantece (Isaia 7, 14) pe Fiul lui Dumnezeu:
«Degetul Tatdlui, Sfantul Duh scrie Cuvéantul in cartea
feciorelnica care este sanul Mariei»® ; si Cuvantul, Trup
se face, Sfantul Duh o face pe Maria Theodhochos, sélas
al lui Dumnezeu, inainte de a o face Theotokos, Nasca-
toare de Dumnezeu, «Maica lui Dumnezeu.

® Citat din Imnul «Acatist», cantat in cinstea Fecioarei in timpul
Postului. Acatist, etimologic, inseamna ceea ce se ascultd in pi-
cioare.



294 iNALTAREA S1 CINCIZECIMEA

B) BOTEZUL

Si a marturisit Ioan Botezatorul zicand: « Am va-
zut Duhul coborandu-Se, din cer, ca un porumbel si a
rdmas peste El» (Ioan 1, 32; Luca 3, 22; Marcu 1, 10;
Matei 3, 16). lisus este Hristosul pentru cd Duhul (Un-
gerea) sélasluieste asupra Lui si iI face Hristos (Unsul):
fiind uns cu Duhul, Fiul Il va putea da oamenilor si chiar
pentru a-L dérui lor, S-a facut E1 Om. Acest fapt, lisus il
va expune in convorbirea cu samarineanca.

C) CONVORBIREA CU SAMARINEANCA:
DARUL LUI DUMNEZEU

Sfantul Evanghelist [oan reda convorbirea lui Ii-
sus cu femeia samarineanca (4, 5-42), care este o expu-
nere deosebit de frumoasa si de o mare bogatie duhov-
niceasca.

lisus a plecat din sud, din Iudeea, spre nord in Ga-
lileea. El trebuie sa strabatd Samaria care desparte cele
doua tinuturi. Soseste in cetatea Sihar, «in apropierea lo-
cului pe care lacov l-a dat lui losif, fiul sau». El este obo-
sit §1 se ageaza langa fantana lui lacob, in timp ce uceni-
cii Sai se duc in oras ca s cumpere merinde. Este ceasul
al saselea, adica la amiaza, si este foarte cald. Fantana e
adénca si apa foarte bund, dar nu e gileata. Fiecare tre-
buie sa aduci funia si galeata sa. [isus asteapta’.

Soseste o samarineanca sa scoatd apa si lisus ii
cere sa ii dea sd bea. Sa ne amintim ca intre evrei i sa-
marineni exista o vie animozitate, ceea ce explica ras-
punsul femeii: «Cum Tu, care esti iudeu, ceri sa bei de la
mine, care sunt samarineanca!» lisus ii raspunde: «Daca
ai fi stiut Darul lui Dumnezeu si Cine este Cel ce-ti zice:

 Un exemplu, printre altele, care arata, in mod real, cé lisus — Dum-
nezeu adevarat — este i Om adevarat, fiindu-I sete si foame.



DunuL SFANT VESTIT iN EVANGHELII 295

da-Mi sd beau, tu ai fi cerut de la El, i ti-ar fi dat apa
vie.» Femeia nu arata mirare fata de acest raspuns cu to-
tul minunat, dar se petrece ceva in inima ei si modul de
intrebare se schimba, caci il numeste pe lisus «Domny.
Ea intrebd: «De unde, dar, ai apa cea vie?» si lisus ras-
punde: «Oricine bea din apa aceasta va inseta iarasi; dar
cel ce va bea din apa pe care i-o voi da Eu se va face in el
izvor de apa curgatoare spre viata vesnica». Samarinean-
ca doreste sd bea aceastd apa pentru a nu mai inseta, dar
lisus raspunde acestei cereri printr-o poruncd ciudata:
«Mergi si cheama pe barbatul tiau!» Femeia descumpa-
nitd spune: «Nu am barbaty. lisus ii va spune ca a avut
cinci barbati si cel de acum nu e barbatul ei. Ea nu se
géandeste sa nege adevarul: «Doamne, vad ca Tu esti pro-
oroc...» i, deodata, cu indrdzneald, pune o intrebare fun-
damentala: «Parintii nostri s-au inchinat pe acest munte,
iar voi ziceti ca in lerusalim este locul unde trebuie sa ne
inchindmy. Raspunsul lui lisus ne face sa trecem, odata
cu femeia samarineanca, fulgerétor de la controversa la
adevarul dumnezeiesc: «...Vine ceasul cand nici pe mun-
tele acesta, nici in Ierusalim nu va veti inchina Tatalui...
dar, vine ceasul — si acum este — cand adevératii inchina-
tori se vor inchina Tatalui in duh si in adevir... Duh este
Dumnezeu si cel ce [ se inchina trebuie sa I se inchine in
duh si-n adevar'®».

10 fn aceast tulburitoare intalnire dintre lisus si ssmarineanci exista
toate etapele initierii crestine: curatirea prin apa Botezului, care devi-
ne atunci dar al Duhului, iluminarea prin recunoagterea lui Mesia, Fiu
al Tatalui (in momentul in care lisus vorbeste de inchinarea Tatalui,
femeia recunoaste in El pe Mesia) si, in sfirsit, unirea cu Persoana lui
lisus. intalnirea de la fantana nu este oare in Biblie o imagine nuptia-
13? (Rahela si Iacob, Facerea 29, 9-14). Orice suflet care il gaseste pe
Dumnezeu intrd impreuna cu Hristos in cdmara de nuntd, in Impératia
Cerurilor (cele zece fecioare), in urma acestei revelatii Samarin;anca
devine martor gi marturisitor al lui Hristos inaintea oamenilor. In Bi-
serica Ortodox3, samarineanca este cinstita ca o sfanta cu numele
de Fotini, adicd Luminitoarea, cea care poartd Lumina. Ea este



296 iNAl.TAREA s1 CINCIZECIMEA

Ce este aceastd apa vie pe care lisus o fagadu-
ieste samarinencei? Ce este acest Dar al lui Dumnezeu
despre care ii vorbeste? Iisus Insusi va explica acestea in
Templul din lerusalim, la sarbatoarea evreiasca a Cor-
turilor'!.

D) SARBATOAREA CORTURILOR: APA VIE
(loan 7)

La intrebarea — ce este apa vie? — lisus raspunde
in cursul unui dialog cu poporul Iudeu. Noi sarbatorim
acest eveniment in Miercurea ce cade la Injumatitirea
timpului dintre Pagti si Rusalii. La Liturghia din acea
zi se citeste pericopa Evangheliei de la loan (7, 14) care
incepe cu aceste cuvinte: «...Iar la jumatatea praznicului
[isus S-a urcat in templu si invata...». Icoana praznicu-
lui 1l arata pe lisus in mijlocul carturarilor mirati expli-
candu-le Scriptura. Evreii praznuiau sarbatoarea Cortu-
rilor toamna: deci nu e coincidenta calendaristica intre
aceasta sarbatoare i sarbatoarea crestind a Injumatatirii
Praznicului Cincizecimii'?, dar este un raport subtil al

sarbatorita in cea de-a cincea duminica dupa Pasti, in timpul pascal
care e timpul Botezului. in Biserica Romano-catolica, Evanghelia
samarinencii e cititd in cea de-a treia duminica din Postul Mare, ca
pregétire pentru Botezul pascal.

! Aceastd sarbatoare, pentru care veneau credinciosi din toate par-
tile tarii, avea un caracter mai mult agricol, caci se faceau ruga-
ciuni pentru ploaie, se construiau colibe din ramuri verzi; diferite
rituri aminteau de miracolul apei. De asemenea, se citeau profetii
care prevesteau izvorul ce trebuia si regenereze Sionul: «In ziua
aceea vor izvori din Sion ape vii» (Zaharia 14, 8)— «Si iatad ca de
sub pragul Templului va curge apa spre rasarit»... (Iezechiel 47, 1).

12 S3 subliniem in trecere, cu aceastd ocazie, cd daca se aude uneori
spunandu-se astdzi: «Ceea ce ne lipseste este sarbatoarea», Bise-
rica ne ofera tocmai aceasta sarbatoare de care avem nevoie §i ne
invita sd o trdim in comuniune si in bucurie. Citim deseori in Sfan-



DuHuL SFANT VESTIT IN EVANGHELII 297

temelor acestor sarbatori. Intreaga slujba a injumatatirii
Praznicului Cincizecimii este o meditatie asupra cuvan-
tului pe care lisus il rosteste, ceva mai departe, in acelasi
capitol al Evangheliei lui Ioan: «lar in ziua cea din urma,
ziua cea mare a sarbatorii, [isus sta intre ei si a strigat,
zicand: dacd inseteaza cineva si vine la Mine si bea, ace-
la este cel care crede in Mine. Precum a zis Scriptura:
rauri de apa vie vor curge din pantecele lui!» (Ioan 7, 37,
39). Chiar prin aceste cuvinte, incepe citirea Evangheli-
ei 1n ziua Cincizecimii. Nici o indoiald nu este posibila
asupra intelesului ce trebuie dat acestei «ape vii», pen-
tru ca Sfantul loan explicd indata: «lar aceasta a zis-o
despre Duhul pe care aveau sa-L primeasca cei ce cred
in El». Apa vie, darul lui Dumnezeu, este, deci,A Sfantul
Duh. Duhul Care odihneste asupra Fiului, Fiul Il da oa-
menilor. Fiul lui Dumnezeu S-a facut Om pentru a da
fratilor Sai Duhul:

ta Scriptura: «A fost o sarbatoare», sau «Sarbatoarea s-a apropiaty.
Fiecare sarbatoare, ca un punct de reper, ne aminteste momentul
liturgic pe care-l trdim. Ascultati corul bisericii i citirile si veti sti
despre care sdrbatoare e vorba si ce vesteste ea!

3 Petru din Antiohia, scriind lui Mihail Cerularie, in momentul
controversei sale cu cardinalul Humbert, de la mijlocul secolului
al XI-lea, care avea sa duca la ruptura dintre Roma si Constantin-
opol, observa cd-latinii confundasera acest dar, aceasta trimitere a
Sfantului Duh, care este lucrarea Tatalui si a Fiului — (fiindca lisus
spusese: Eu Va voi trimite de la Tatal pe Duhul Adevarului...) - cu
Purcederea Sfantului Duh Care «din Tatal purcede» (si nicidecum
din Tatal si din Fiul, in latineste «Filioque»). in primul caz, este
vorba de trimiterea Sfantului Duh in lume, iar in al doilea, este
vorba de originea vesnicé a Persoanei Insasi a Sfantului Duh Care,
ca si Fiul, Isi primeste Fiinta de la Tatal, Izvor unic al Dumnezeies-
tii Treimi. Aceastd adaugire a cuvantului «Filioque» (qui ex Patre
Filioque procedit) constituie singura deosebire intre Crezul mar-
turisit de Biserica romano-catolica si acela marturisit incepand de
la Sinoadele ecumenice de la Niceea (325) si de la Constantinopol
(381) de citre Ortodocsi (Cf. loan 15, 26).



A

298 INALTAREA S1 CINCIZECIMEA

lisus déruieste pe Dumnezeu oamenilor, de ace-
ea in Troparul Injumatatirii Praznicului Cincizecimii ne
rugam: «Injumatitindu-se Praznicul, sufletul meu cel
insetat adapa-1 cu apele dreptei cinstiri de Dumnezeu,
Mantuitorule, ca tuturor ai strigat: Cel insetat sd vind
la Mine si sa bea. Izvorule al vietii noastre, Hristoase
Dumnezeule, slava Tie».

Acest tropar exprima setea esentiald a omului,
intreaga «Iconomie a Fiului», adicad toate marile eveni-
mente mantuitoare ale regenerarii noastre in Hristos: in-
truparea, Botezul, Schimbarea la Fat3, Patimile, Crucea,
invierea, Inaltarea vor avea ca scop potolirea insetarii
noastre, pregitind astfel venirea Sfantului Duh la Cinci-
zecime: Acesta ne aduce cu adevirat fiecaruia dintre noi,
in Biserica, tot ceea ce Hristos a primit pentru noi de la
Tatal in fiecare etapa a vietii Lui pamantesti; lisus Insusi
va spune: «Din al Meu va lua si va va vesti» (Ioan 16,
14-15). Astfel se descopera legatura care uneste lucrarea
lui Hristos cu venirea Duhului: Ceea ce Hristos a doban-
dit, Duhul ne impartaseste noua.



CAPITOLUL V

ANTI-CINCIZECIMEA:
TURNUL BABEL

Pentru a Intelege intreaga importanta a ceea ce Sfan-
tul Duh va aduce oamenilor in ziua Cincizecimii,
trebuie sd ne dim seama de dezorientarea lumii: ea ne
apare lipsitd de sens si dezordonata asemenea bucatilor
impréstiate ale unui puzzle urias a carui imagine §i sens
nu se mai pot discerne, caci unitatea lui a fost sfarama-
td. Revelatia biblica ne explica aceasta sfaramare a unui
univers pe care Creatorul il facuse cosmos — cuvént gre-
cesc care inseamna ordine, armonie Tnainte de a insemna
sl univers — printr-o povestire — care nu se situeaza in-
tr-o cronologie istorica, dar care exprima un adevar mai
adanc, caci ilustreaza cauzele dezordinii lumii si merge
pana la radacina lor. Este vorba despre istoria Turnului
Babel (Facere 11).

«In vremea aceea era pe tot pamantul o singura
limba si un singur grai la toti..». Oamenii se deplasau
mereu in cautarea hranei lor si astfel au ajuns la o cAm-
pie, cdmpia Sinaar in Mesopotamia (astazi in Irak), care
prin abundenta bogétiei sale naturale — mari plantatii de
palmieri pe malul apei (Tigrul si Eufratul) le asigura o
viata linigtita. Ei hotdrasera si se aseze aici; or, acest
pamant, aceastd apa §i acest soare le aduceau totodata



300 iNALTAREA s1 CINCIZECIMEA

descoperirea caramizilor: «Haidem sa facem caramizi si
sa le ardem cu focy» (Facerea 11, 3). sau sa le uscam la
soare; tinutul le oferea si un alt material, bitumul, smoa-
la, pe scurt, tot ce era trebuincios pentru a ridica cladiri
frumoase si a construi un oras frumos: acesta va fi Ba-
bel sau Babilon, care va deveni, la sfarsitul celui de al
III mileniu i. Hr., unul dintre cele mai mari centre ale
civilizatiei. Locuitorii sdi aveau un inalt nivel de cultu-
ra si erau mandri de cunostintele lor tehnice. Gradinile
suspendate ale Babilonului vor fi una dintre cele sapte
minuni ale lumii. Mandri de stiinta lor, siguri pe ei insisi,
se gandeau ca vor fi capabili prin ei insisi, sd ajunga pana
la cer. Pornira, asadar, sa construiasca «un turn al carui
varf sa ajunga la cer»..«Sa ne facem un numen, isi spu-
neau ei («Numele» reprezinta faima, autoritatea), pentru
a dobandi o putere dumnezeiascd, ce ne va permite sa
stapanim pamantul. Ei nu mai aveau nevoie de Dumne-
zeu. Ei se credeau tot atat de puternici ca §i Dumnezeu,
aveau Stiinta, II inlocuisera pe Dumnezeu cu propria lor
faima.

Dumnezeu zadmbi: «Si a zis Domnul: Iata, toti
sunt de un neam si o limba si iatd ce s-au apucat sa faca
si nu se vor opri de la ceea ce si-au pus in gind sa faca!
Haidem, dar sd@ Ne pogoram si sd amestecam limbile lor,
ca sd nu se mai inteleaga unul cu altul» (Facere 11, 6-7).
Oamenii «au incetat de a mai zidi cetatea» si «i-a im-
prastiat Domnul de acolo in tot pamantuly; astfel, apoi i
s-a dat numele orasului Babel (de la Balal = a amesteca, a
incurca, porecla ironica a Babilonului, care inseamna in
realitate «poartd a zeilor»). «Pentru ca acolo a amestecat
Domnul limbile a tot pamantul i de acolo i-a imprastiat
Domnul pe toata fata pamantului» (Facere 11, 9).

Astfel ne gasim imprastiati in lume, separati unii
de ceilalti; nimeni nu se mai intelege; rase si natiuni, cla-
se sociale si ideologii, se urasc, se combat si se distrug



ANTI-CINCIZECIMEA: TURNUL BABEL 301

unele pe altele. Pana si in sanul familiei este dezbina-
re: sot si sotie, parinti §i copii, au adesea impresia cd o
barierd se ridica intre ei. Fiecare se inchide in egoismul
sau: «Nu sunt inteles!» (incerci tu oare sa intelegi pe cei-
lalti?). Alcool, droguri, orgii, psihoze ale maselor... Tot
atatea mijloace artificiale, prin care omul cautd sa iasa
din izolare, sa sfardme acest zid care 1i inrobeste persoa-
na: sfortdri zadarnice care nu ajung decat la o disperare
si mai neagra. Societatea e ca o roatd careia i s-a scos
osia: spitele s-au spart si roata nu se mai invarteste. Ni-
mic nu mai merge. Fara Creator, Care este osia societatii,
oamenii nu mai pot nici sd comunice intre ei, nici sa se
integreze in creatie: orgoliul babilonic a sfardmat uni-
tatea oamenilor i armonia lumii; mediul inconjurator
poluat e tarat de om in caderea sa.

Daca omul s-a despartit astfel de Dumnezeu,
Acesta, desi il face pe om sa-si vada toate consecintele
orgoliului si ale egoismului sau si il lasd sd se afunde
pana in fundul prapastiei sale si al mizeriei sale, nu l-a
parasit: El a inceput sa creeze din nou lumea cazuta, a
inceput 0 «noud creatie» care se face, dacd putem spune
asa, in doi timpi:

1. Dumnezeu a trimis pe Fiul Sau, care facandu-
se Om prin Intrupare, tintuind pe Cruce picatele, viciile
omului cidzut, reinviind firea omeneasca veche, ridicand-
o pana la cer prin Iniltarea Sa, a creat un om nou, Noul
Adam, Iisus Hristos, Dumnezeu si Om.

2. Pentru ca fiecare dintre noi si toti oamenii im-
preuna sa ne putem altoi pe Acest Om nou si «sa ajun-
gem toti la starea barbatului desavarsit, la masura varstei
deplinatatii lui Hristos» (Efeseni 4, 13), El trimite pe
Sfantul Duh: aceasta este Cincizecimea.



CAPITOLUL VI

CINCIZECIMEA

ra a cincizecea zi (in lb. greaca: pentikosti) dupa
Pastele evreiesc, dar si a cincizecea zi dupa Invierea
lui Iisus Hristos, Domnul nostru.

Era ziua in care evreii comemorau, printr-un
praznic festiv primirea Tablelor Legii de catre Moise pe
muntele Sinai; astfel Ierusalimul era plin de evrei straini
veniti la sdrbatoare din toate partile lumii cunoscute pe
atunci, aga-numita «Diaspora».

Cateva zile mai nainte, ucenicii «strangi in numar
de vreo suta doudzeci persoane» in jurul Apostolilor si al
Maicii Domnului, procedasera, la propunerea lui Petru,
la inlocuirea lui [uda prin alegerea unui al doisprezecelea
Apostol: fusesera prezentati doi ucenici — Iustus si Ma-
tia — care insotisera pe Apostoli din momentul botezului
lui Ioan, pana in ziua Inaltarii si care, puteau asadar sa
fie martori ai Invierii Sale; dupa ce s-au rugat pentru ca
Domnul «sa arate pe care din cei doi 1l alesese», s-a tras
la sorti si a iesit Matia.

Acesti ucenici agteptau la lerusalim cum le po-
runcise lisus, venirea «Méangaietorului» pe care lisus
li-L fagaduise inainte de Indltarea Sa. Asteptarea-i um-
plea de o de radioasa speranta. Ei aveau sd cunoascd, in
sfarsit, pe Cel despre Care lisus le spusese: «Va este de



CINCIZECIMEA 303

folos ca sa Ma duc Eu, caci dacad nu Ma voi duce, Man-
géietorul nu va veni la voi, i?r daca Ma voi duce, il voi
trimite la voi» (Ioan 16, 7). Intrucat lisus plecase, si de
acum inainte era asezat la dreapta Tatilui (Marcu 16, 19)
avea sa-si tind fagaduinta.

Asadar, 1n ziua in care Moise le-a dat Legea, lisus
a venit sa li-1 dea pe Sfantul Duh, pentru ca «Legea prin
Moise s-a dat, iar Harul §i Adevarul au venit prin lisus
Hristos» (loan 1, 17).

Si cand a sosit ziua Cincizecimii, erau toti impre-
und in acelasi loc. $i din cer, s-a facut un vuiet, ca de su-
flare de vant ce vine repede, si a umplut toata casa unde
sedeau ei. Si li s-au aratat impartite limbi ca de foc si au
sezut pe fiecare dintre ei. Si s-au umplut toti de Duhul
Sfant si au inceput sd vorbeasca in alte limbi, precum le
dadea lor Duhul a gréi. Si erau la Ierusalim locuitori iu-
dei, barbati cucernici, din toate neamurile care sunt sub
cer. $i iscandu-se vuietul acela, s-a adunat multimea si
s-a tulburat, cici fiecare 1i auzea pe ei vorbind in limba
sa. $i erau uimiti toti si se minunau zicand: «latd, nu
sunt acestia care vorbesc toti galileieni? Si cum auzim
noi fiecare limba noastra in care ne-am nascut... [udei si
prozeliti, cretani si arabi ii auzim pe ei vorbind in limbile
noastre despre faptele minunate ale lui Dumnezeu!». Si
tofi erau uimiti si nu se dumireau, zicand unul citre altul:
«Ce va sé fie aceasta?» lar altii, batjocorindu-i, ziceau ca
«sunt plini de must!» Si stand Petru cu cei unsprezece,
a ridicat glasul si le-a vorbit: «Barbati iudei, si toti care
locuiti in Ierusalim, aceasta sd va fie cunoscut si luati
in urechi cuvintele mele; ca acestia nu sunt beti, cum
Vi se pare voua, cici este al treilea ceas din zi (ora noud
dimineata). Si, aceasta este ceea ce s-a spus de proorocul
Ioil: ,,Iar in zilele din urma, zice Domnul, voi turna din
Duhul Meu peste tot trupul... Si minuni voi face inainte
de a veni ziua Domnului cea mare si stréluciti si tot cel



304 INALTAREA $I CINCIZECIMEA

ce va chema numele Domnului se va mantui”» (Faptele
Apostolilor 2, 1-8; 11-17; 19-21).

Si Petru preamareste Numele lui lisus din Naza-
ret: «Pe Acesta... voi L-ati luat si pironindu-L, prin mai-
nile celor fard de lege (romanii), L-ati omorat. Pe Care
Dumnezeu L-a inviat, dezlegand durerile mortii (textual,
din «Hades»)... David, mai inainte viazand, a vorbit des-
pre invierea lui Hristos (Psalmul 15): ca n-a fost lasat
in iad sufletul Lui si nici Trupul Lui n-a vdzut putrezi-
ciunea. Dumnezeu a inviat pe Acest lisus, Céruia noi
toti Ii suntem martori. Deci inaltdndu-Se prin dreapta
lui Dumnezeu si primind de la Tatal fagaduinta Duhului
Sfant, L-a revarsat peste Acesta, cum vedeti si auziti voi.
Cu siguranta sa stie toata casa lui Israel ca Dumnezeu, pe
Acest lisus pe Care voi L-ati rastignit, L-a facut Domn
si Hristos... Pocaiti-va si sa se boteze fiecare dintre voi in
numele lui [isus Hristos, spre iertarea pacatelor voastre,
si veti primi darul Duhului Sfant. Céci voua va este data
fagaduinta si copiilor vostri si tuturor celor de departe»
..«Deci cei ce au primit cuvantul lui s-au botezat si in
ziua aceea s-au adaugat ca la trei mii de suflete» (Faptele
Apostolilor 2, 22-24; 31-32, 36, 38-39, 41).

Aceasta e descrierea Cincizecimii pe care ne-o
face Sfantul Evanghelist Luca in capitolul 2 din Faptele
Apostolilor si pe care noi o preamarim plini de recunos-
tinta, cantand Troparul Cincizecimii:

«Bine esti cuvantat, Hristoase, Dumnezeul nos-
tru, Cel ce prea intelepti pe pescari ai aratat, trimitandu-
le lor Duhul Cel Preasfant, si printr-insii lumea ai vanat,
Iubitorule de oameni, slava Tie».

Aceastd relatare ne face, fara indoiald, sd ne pu-
nem cateva intrebari care ne vor ingadui sa adancim si sa
meditdm asupra textului biblic.

Copilul: Intr-adevar, am mai multe intrebari. Mai in-



CINCIZECIMEA 305

tai, de ce Sfantul Duh a luat infatisarea unor «limbi de foc»?

Batranul: Cu limba vorbim; limba de foc reprezinta,
oarecum, limba lui Dumnezeu: ucenicul asupra caruia ea se
aseaza va vesti Cuvantul lui Dumnezeu. El devine purtatorul
acestui Cuvant dupa pogorarea Duhului. De aceea Petru ince-
pe indata sa vesteasca invierea lui Hristos, in timp ce ceilalti
«faceau cunoscute binefacerile lui Dumnezeuy.

Copilul: De ce se spune ca «limbile se imparteau si
au sezut pe fiecare dintre ei»?

Batranul: Darul Sfantului Duh este personal, adica e
primit personal de fiecare dintre ucenici. Si totusi, nu este de-
cat Un Singur Duh Sfant. Este Acelasi Foc dumnezeiesc care
coboara asupra tuturor (aminteste-ti de focul din cer care, in
timpul proorocului Ilie a coborat pe jertfa sa), dar El se im-
parte pentru a arata ca fiecare primeste acest Unic Duh.

Copilul: Si la Babel limbile au fost impartite?

Bitranul: Exact! Ceea ce se petrece la Rusalii este
tocmai contrariul a ceea ce se petrecuse la Babel.

La Babel, din trufie, limbile oamenilor s-au impartit,
asa fel ca ei nu se mai inteleg si sunt ei insisi divizati, separati,
imprastiati.

La Cincizecime, Darul lui Dumnezeu este Cel ce se
imparte pentru a se revarsa asupra fieciruia si a-i reuni pe
toti: de acum inainte, oamenii care au primit Duhul Sfant
vestesc toti acelasi Cuvant, Cuvantul lui Dumnezeu, si se fac
intelesi de toti oamenii pentru ca vorbesc toate limbile. Bari-
erele lingvistice sunt depasite prin Cuvantul Unic al lui Dum-
nezeu, devenit inteles tuturor chiar prin acest dar al limbilor.
Ceea ce explica condacul* Cincizecimii: «Cand S-a pogorat
amestecand limbile, despartit-a neamurile Cel Preainalt; iar
cand a impartit limbi de foc intru Unire, pe toti i-a chemat
intr-un glas slavind pe Duhul Sfant».

Copilul: De ce limbile de foc nu au coborét asupra
tuturor oamenilor, ci numai asupra ucenicilor?

Batranul: Ele au coborat asupra acelora pe care lisus

4 Kontakion: cantare micd (kontos = scurt, in Ib. greacd) cantata
dupi cea de a sasea Oda a Utreniei si in timpul Intrarii Mici a Sfin-
tei Liturghii, care rezuma semnificatia sarbatorii.



306 INALTAREA $I CINCIZECIMEA

ii pregatise sa primeasca Sfantul Duh, asupra acelora care
erau o singurd inima (versetul 14) prin credinta in Domnul
lisus Cel Inviat; trebuie sa creada in Cel ce daruieste pentru
a primi darul. Duhul nu S-a pogorat asupra lumii — «Duhul
Adevirului, pe care lumea nu poate sa-L primeasca, pentru
ca nu-L vede si nici nu-L cunoaste» (Ioan 14, 17) — El a co-
borat asupra celor pe care Domnul lisus ii adunase, deoarece
crezusera in El. El S-a pogorat asupra Bisericii. Dar personal,
desigur, pe care il primeste fiecare, cand toti sunt impreuna
— si, intr-adevar, «in ziua Cincizecimii erau toti impreuna in
acelasi loc» (Faptele Apostolilor 2, 1); ei suferd o schimbare
radicala: brusc iau cunostinta despre Cuvantul lui Dumnezeu
pus in inima lor si incep a raspandi, in toate limbile, maretiile
lui Dumnezeu. Petru incepe cuvéntarea sa, vestind cu indraz-
neala Invierea Celui Rastignit, chiar rastignitorilor Lui!

Cincizecimea 1si continud lucrarea. Revarsarea Sfan-
tului Duh se perpetueaza, sfintind pe martorii Invierii lui
Hristos §i aceasta pana la sfarsitul veacurilor, cum marturi-
seste Sfantul Simeon Noul Teolog (sec. X):

«Am auzit de la un preot-calugir cu care mi-am im-
partasit gandurile cum ca el niciodata nu luase parte la Sfanta
Liturghie fara sa-L fi vazut pe Sfantul Duh, precum il vazuse
atunci cand mitropolitul a rostit asupra lui rugaciunea de sfin-
tire si cand Cartea Sfanta i-a fost pusa pe cap. L-am intrebat
cum il védzuse, in ce chip? El spuse: «Nedefinit si fara forma,
dar ca o luminay. Si cand am vazut aceasta, adica ceea ce nu
mai vazusem, mi-am zis: «Ce ar putea si fie aceasta?» Atunci,
tainic, dar cu o voce clara, imi zise: «Eu asa cobor asupra tu-
turor Profetilor si Apostolilor ca §i asupra tuturor alesilor lui
Dumnezeu si a Sfintilor; cici Eu sunt Sfantul Duh»'.

Aceastd Adunare a martorilor Invierii lui Hristos,
acesti alesi de acum ai lui Dumnezeu, pe care ii sfinteste si-i
binecuvanteaza Sfantul Duh, este ceea ce numim Biserica i
fiecare dintre noi este chemat a fi unul dintre acesti alesi. Bi-
serica este Cincizecimea care lucreaza neincetat'®.

15 Sf. Simeon Noul Teolog, Predica 184, Sermons, Tomul II, pp.
569-570.

16 Bisericd, in greacd Ekklesia. inseamna adunarea celor chemati.



CAPITOLUL VII

BISERICA

A) CE NU ESTE BISERICA

Copilul: Eu ma giandeam ca Biserica este doar casa
lui Dumnezeu.

Batranul: Nu. Casa lui Dumnezeu (in limba greaca
,»,naos” vine de la cuvantul ,,navs” = corabie) este cladirea
sau templul care cuprinde in launtrul lui Biserica. O cladire
e construitd din pietre si pietrele sunt lucruri, dar Biserica se
compune din barbati si femei, dar si din ingeri, din «pietre
vii» cum ne spune Simon-Petru (1 Petru 2, 5): El era cu totul
indreptatit sd ne spuna, tocmai el, caruia Domnul 1i daduse
numele simbolic de «Petru», dupa ce Simon I-a spus lui lisus:
«Tu esti Hristosul, Fiul lui Dumnezeu celui viu» (Matei 16,
6), lisus 1i cere sa devina «Piatra vie», sprijinita pe «Piatra
din capul unghiului», care este Hristos Insusi (1 Petru 2, 6-7).
lisus, asadar, ii spusese: «Tu esti Petru si pe aceasta piatra
(adica, pe tine care Ma recunosti ca Hristos si Fiu al lui Dum-
nezeu), voi zidi Biserica Mea» (Matei 16, 18), Biserica ce va
fi, prin urmare, construita din toate pietrele vii care au urmat
exemplul lui Simon Petru crezand ca lisus este Hristos, Fiul
lui Dumnezeu.

Copilul: Acum inteleg: Biserica este totalitatea Apos-
tolilor, Episcopilor si Preotilor care continud lucrarea lui
Hristos.

Bitranul: Ba nu! Un episcop nu este episcop, decat
daca are o episcopie. El nu poate fi episcop pentru sine, dupa
cum un cap nu poate exista fara trupul sau; la fel, un preot



308 iNAI,TAREA s1 CINCIZECIMEA

trebuie sa fie in slujirea unei parohii sau manastiri. Un tatd nu
e tatad decat daca este tatal unor copii.

B) CE ESTE BISERICA

Biserica este adunarea tuturor ucenicilor Domnului
fie ei inca pe pamant sau deja plecati in casa Tatalui — adunati
in jurul Invatatorului. De altfel, termenul Biserica este deri-
vat din cuvéntul grecesc ekklesia folosit de anticii atenieni
spre a desemna adunarea cetatenilor.

Copilul: Dar, fiindca invatatorul S-a urcat la cer, cum
pot ucenicii Lui de pe pamant sa fie adunati in jurul Lui?

Batranul: Acolo unde este Sfantul Duh este si Fiul;
oare ai si uitat figaduinta Mantuitorului Hristos la Iniltarea
Sa: «Voi fi cu voi pana la sfarsitul veacurilor»? Dar cum este
El cu noi? Prin Duhul Siu Cel Sfant, caci Acesta cum am mai
spus-o «ne aduce aminte despre tot ce ne-a spus lisus» (Ioan
14, 26), «ne impartaseste» din tot ce este in lisus (loan 16, 15)
si «marturiseste despre EL» (loan 15, 26). Sfantul Duh il face
prezent pe Hristos. Cand Duhul S-a pogorat peste Adunarea
credinciosilor in ziua Cincizecimii, aceastd Adunare a deve-
nit locul prezentei Cuvéntului, a devenit Biserica.

Copilul: As vrea sda-mi explici mai bine asta!

Batranul: Cincizecimea este ca Bunavestire si Bise-
rica este ca Fecioara Maria.

Copilul: Cum asa?

Batranul: In ziua Buneivestiri «prin lucrarea Sfan-
tului Duh» (Matei 1, 18), «Cuvantul S-a facut Trup» (loan
1, 14) in pantecele Fecioarei Maria si lisus a fost zamislit in
chip minunat.

In ziua Cincizecimii, prin lucrarea Aceluiasi Duh
Sfant, Care S-a pogorit in chip de limbi de foc, limbile fiind
date pentru a vorbi, Acelasi Cuvant vine sa salasluiasca in sa-
nul Bisericii §i Biserica incepe sa vorbeasca despre Cuvantul
lui Dumnezeu, sa vesteasca Invierea: Biserica poartda Cuvan-
tul si vesteste Cuvantul, asa precum Fecioara L-a purtat si
L-a niscut. Si acest cuvant este o Persoana, Logosul, Verbul,
este Dumnezeu Care ne graieste, este Fiul prezent in Biserica,



BISERICA 309

asa cum a fost prezent in pantecele Fecioarei?

In acest mod, incepand de la Cincizecime, Sfantul
Duh face Biserica, adica transforma o adunare de credinciosi
intr-un loc al prezentei lui Hristos Cel inviat. «Adevar va
spun voud, cd unde sunt doi sau trei adunati in numele Meu,
acolo sunt si Eu in mijlocul lor» (Matei 18, 20).

«Acolo unde este Biserica, este si Duhul lui Dumne-
zeu si acolo unde este Duhul lui Dumnezeu este Biserica si
tot harul Sauy» (Sfantul Irineu al Lyonului).

«Biserica este un intreg, cu toate ca se extinde pana
departe intr-o multime de biserici, care devin tot mai nume-
roase pe masura ce rodesc. Sunt multe biserici i totusi este
numai o Biserica» (Sfantul Ciprian al Cartaginei).

«Un om nu-L poate avea pe Dumnezeu de Tati, daca
nu are Biserica de Mama» (Sfantul Ciprian al Cartaginei).

«Biserica este mai mare decat pamantul si cerul, este
o lume noua avand drept soare pe Hristos» (Sfantul Ambrozie
al Milanului).

«Trupul lui Hristos, cu care credinciosii sunt uniti
prin Botez, este radacina invierii §i mantuirii noastre» (Sfan-
tul Atanasie al Alexandriei).

«Biserica este raiul pamantesc in care Dumnezeul
cerului salasluieste si se misca» (Gherman al Constantino-
polului).

«Biserica (...) este o imensa fereastra prin care patrun-
de Soarele dreptatii in lumea intunericului» (Sfantul Nicolae
Cabasila).

«Numai Biserica este din cer» (Homiakov).

«Biserica lui Hristos nu este institutie, este o viatd
noui cu Hristos si in Hristos, calauzitd de Duhul Sfant» (Pa-
rintele Serghei Bulgakov).

«Biserica este centrul universului, locul unde se hota-
raste destinul sdu» (Vladimir Lossky).

«In opacitatea lumii cizute, Biserica este lumina
adusi de Crucea biruitoare si in aceastd lumina treimica nu
inceteazi a revirsa harul si stralucirea Invierii» (Olivier Clé-
ment).

«Biserica este intrarea in viata innoitoare a lui Hris-



310 iNALTAREA S1 CINCIZECIMEA

tos, comuniunea cu viata vegnica» (Parintele Alexandru Sch-
memann).

«Biserica este imaginea si semnul imparatiei lui
Dumnezeu, pentru ci impérétia incepe a se realiza, a creste
ca un germene, ca un aluat» (Ignatie Hazim, Patriarhul An-
tiohiei).

C) BISERICA ASA CUM PARE §I CUM
AR TREBUI SA FIE

Copilul: Toate acestea sunt foarte frumoase, dar eu
cand merg la biserica intdlnesc oameni, care dupi ce si-au
facut semnul crucii de nenumarate ori, vorbesc de rau pe
vecinii lor; iar cand parintii mei vorbesc despre Biserica, de
multe ori povestesc despre preoti ca se cearta intre ei. Atunci
unde este Sfantul Duh, cum putem crede cé Hristos este viu
in mijlocul lor, in mijlocul acestor fatarnici?

Batranul: Daci ai fi fost de faté la lerusalim in Vi-
nerea Mare, cand Pilat a aratat multimii pe Hristos, plin de
sange si de scuipat, ai fi zis ca este desfigurat: «Multi s-au in-
spaimantat de El, aga schimonosita ii era infatisarea si chipul
Lui atat de fara asemanare cu oamenii...Dispretuit era.. Unul
inaintea ciruia sa-ti acoperi fata...» (Isaia 52, 14;53, 3); astfel
il descria Isaia, mai inainte vazandu-L, pe Mesia in suferinta.
El purta pe fata Sa toata desfigurarea lumii si totusi era El,
Hristosul, Unicul Sfant. Ei bine, la fel este si cu Biserica Sa.
Ea este desfigurata de toate nelegiuirile, de toate crimele, de
toate pacatele oamenilor care o compun, inclusiv tu si eu; si
cu toate acestea in ea se ascunde Hristos, asupra ei se odih-
neste Duhul. Biserica este «kEmanuel», adica « Dumnezeu este
cu noi», Dumnezeu Care primegte sa fie prezent in mijlocul
pacatosilor, al vamesilor, al desfranatelor. «Nu cei sénatosi,
ci cei bolnavi au nevoie de doctory», spunea Domnul, cand era
criticat ca se ageaza la masa cu vamesii.

Copilul: Eu cred in Dumnezeu, cred in lisus Hristos
dar nu cred in Biserica.

Bitranul: Atunci, il alungi pe Dumnezeu in cer.
Dumnezeul crestinilor este Dumnezeu facut Om, Dumnezeu



BisSEricA 311

printre noi, Dumnezeu Care se ascunde in mijlocul pacatosilor
ca sa-i vindece; Dumnezeu Care lucreaza si se face cunoscut
chiar prin aceia pe care a venit sa-i mintuiasca si care nu in-
ceteaza de a-L caricaturiza; in mijlocul carora El face, totusi,
sa rasune Cuvantul Sau, si prin Care isi dezvaluie Iubirea Sa.
Dumnezeu este Cel din ieslea Betleemului, Dumnezeu este
Cel rastignit intre doi talhari — «Cu cei facatori de rele a fost
numdrat» (Isaia 53, 12), condamnat printre cei condamnati.
Daca nu poti sa- L recunosti pe Cel Sfant ascuns intre pacato-
sii Bisericii Sale i in rusinea ori dezonoarea Patimilor Sale,
nu-L vei putea intalni in Slava Venirii Sale cea de-a doua.

Céand spunem in Crez: «Cred intr-una Sfanta, soborni-
ceascd §i apostoleasca Biserica», nu in ceea ce se vede credem.
Un istoric sau sociolog necredincios, cand studiaza Biserica, nu
are nevoie de credinta. Ceea ce se vede nu are nevoie de credin-
ta. «Pentru ca M-ai vazut, ai crezut. Fericiti cei ce n-au vazut
si au crezut» (loan 20, 29). Fotografia care reproduce aparenta
Bisericii intr-un anume loc si intr-o anume epoca nu constituie
adevirata sa fiinta si nu putem sa o definim.

Ceea ce este obiect de credinti, acel ceva in care cre-
dem, este un cuvant sau o fagaduintd a lui Dumnezeu. Ceea
ce defineste Biserica este Cuvantul creator al Domnului lisus
Hristos si puterea sfintitoare a Duhului care implineste acest
Cuvant. lata de ce Biserica este Sfanta in pofida pacatelor
membrilor si.

Trebuie sa intelegem bine ca fiinta fapturilor o con-
stituie Cuvéantul Creatorului. Cand Dumnezeu porunceste,
lucrurile sunt (de exemplu: «Sa fie lumina si a fost luminay).
De unde si aceasta fraza sugestiva din slujba inmormantarii:
«Cel ce cu mana dintru nefiintd m-ai zidit si cu chipul Tau cel
dumnezeiesc m-ai cinstit...» Filaret al Moscovei, citat de G.
Florovsky, exprima minunat aceasta gandire: «Fapturile sunt
agezate pe cuvantul creator al lui Dumnezeu ca pe un pod de
diamant..., sub prapastia infinitului dumnezeiesc, mai presus
de prapastia propriului lor neant»'’. Ceea ce constituie pro-

7 Georges Florovsky, Les voies de la théologie russe, 1937, in 1b
rusd, citat de V. Lossky, in Theologie mystique de L’Eglise d’Orient,
Paris, Aubier, 1944, p. 88.



>

312 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

funzimea fiintei omului este planul lui Dumnezeu pentru el,
€ vocatia sa: un om este cu adevarat el insusi, atunci cand im-
plineste planul lui Dumnezeu. Cand lisus ii da lui Simon, fiul
lui Iona, numele de Petru, El ii spune ceea ce vrea ca acesta
sd devina: chemarea sa ii defineste fiinta. Tu esti cu adevirat
ceea ce Dumnezeu vrea ca tu sa devii. Nu fotografia luata in
timpul constructiei cladirii, cand 1i lipsesc acoperisul, unii
pereti, o defineste, ci planul celui care a conceput cladirea. La
fel este si cu Biserica: ceea ce o defineste si ceea ce constituie
ﬁintAa sa adevarati, este ceea ce Dumnezeu o cheama si devi-
na. In cursul istoriei Bisericii, rautatile si pacatele oamenilor
ei trec, ramane Cuvantul lui Dumnezeu, care nu inceteaza
a se face auzit in slujbe si predici. Dincolo de mediocritatea
omeneasca a membrilor Bisericii, Cuvantul lui Dumnezeu ra-
mane elementul permanent in viata Bisericii, El fiind Acela
care o informeazi, o formeaza, conditionandu-i dezvoltarea.
Asta o spune Dumnezeu insusi prin gura proorocului Isaia:
«Precum se pogoara ploaia si zapada din cer si nu se mai in-
toarce pana nu adapa pamantul si face sa rasara si sa rodeas-
ca samanta semanatorului §i painea spre mancare, asa va fi
cuvantul Meu care iese din gura Mea; el nu se intoarce catre
Mine fara si dea rod, fara a face voia Mea si isi implineste
rostul lui (Isaia 55, 10-11).

Pentru a sti ce este cu adevarat Biserica, trebuie, nu
doar sa descriem ceea ce ea pare a fi intr-o anume parohie
intr-o eparhie sau intr-o tard, intr-o epoca ori alta, ci sa stu-
diem ceea ce Dumnezeu, Creatorul ei, a spus despre ea. intr-
adevar, prin lucrarea permanenta a Duhului Sfant si in pofida
obstacolelor pe care pacatele oamenilor le ridica periodic,
intarziind realizarea planului divin, Cuvantul lui Dumnezeu
nu inceteaza nicicand sa fie creator §i sa implineasca ceea ce
spune Dumnezeu. Sfintii pe care noi ii sarbatorim in Dumini-
ca de dupa Rusalii sunt lantul de aur care manifesta eficacita-
tea acestui Cuvant viu» (Isaia 55, 10-11).

Cuvantul lui Dumnezeu cheama Biserica sa devina:

1. Mireasa lui Hristos

2. Trupul lui Hristos.



BISERICA 313

D) BISERICA, MIREASA LUI HRISTOS

Legatura cvasi conjugala care uneste pe Dumne-
zeu cu poporul Sau, vointa lui Dumnezeu de a face din
Biserica Mireasa lui Hristos, se exprima de la un capit
la celalalt al Bibliei.

1. In Vechiul Testament, Dumnezeu se prezintd ca lo-
godnicul poporului sdu

Aceastd tema a fost dezvoltata mai ales de proo-
rocul Osea; este vorba de relatiile care unesc pe Dum-
nezeu cu Israel si care anunta si pregitesc pe cele care
vor uni pe Hristos cu Biserica. Sfantul Apostol Pavel,
intr-adevar, subliniaza continuitatea intre «Israelul dupa
trup» (I Corinteni 10, 18) si «Israelul lui Dumnezeu»
(Galateni 6, 16).

Ascultati, agadar, cum se exprima iubirea nemar-
ginitd a lui Dumnezeu pentru poporul siu, prin gura
proorocului:

«Si te voi logodi cu Mine pe vecie

si te voi logodi Mie dupa dreptate

si bundcuviinta,

intru bunatate si dragoste;

Si te voi logodi Mie, intru credinciosie,

ca sa cunosti ca Eu sunt Domnul!»

(Osea 2, 21-22).

[srael este deja prezentat ca Mireasda a Domnului.
Osea nu-si face iluzii, insd, asupra calitatii Miresii: apare
deja deosebirea intre realitatea sociala si planul lui Dum-
nezeu: «Femeia indragita de sotul sau si totusi adultera»
(Osea 3, 1). Israel e intr-adevar mireasa Domnului, dar o
mireasd adultera: «Osanditi pe mama voastra, invinui-
ti-o, cd ea nu mai e femeia Mea, iar Eu nu mai sunt bar-
batul ei, ca sa lepede de la dansa podoabele desfrandrii
ei si semnele destrabalarii...» (Osea 2, 4). «Poporul Meu



314 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

este hotarat sa se desparta de Mine» (Osea 11, 7). Si cu
toate ca mireasa Israel isi tradeaza neincetat Mirele, pe
Domnul, Acesta continud sa o iubeasca cu o tulburatoa-
re si dumnezeiasci iubire, sa o indrepteze si sé o aduca
la El, sa o sfinteasca prin iubirea Sa: «Si Eu invdtam pe
cei din Efraim sd mearga in picioare §i-i luam in brate,
dar ei n-au inteles, cu toate cd Eu i ingrijeam ca pe co-
pii, ii iubeam cu dragoste parinteasca, cu iubire fara de
margini. Am fost pentru ei ca unul care le ridica jugul
de pe grumajii lor; si ma plecam catre ei si-i hraneam»
(Osea 11, 3-4). «O, cum te voi lasa, Efraime!...Inima se
zvarcoleste in Mine, mila Ma cuprinde! Nu voi dezldntui
iutimea méaniei Mele, si nu voi prapadi din nou Efraimul;
caci Eu sunt Dumnezeu atotputernic si nu om; Eu sunt
Sfantul in mijlocul tdu si nu voi veni sa te prapadesc»
(Osea 11, 8-10).

In Noul Testament aceasta legatura de iubire,
aceasta intimitate conjugald dintre Dumnezeu si poporul
Sau se va preciza si va spori.

2. In evanghelii, lisus Hristos este mirele

Doud parabole rostite de Domnul nostru lisus
Hristos ne vor aréta cd, prin Fiul Sau, Dumnezeu se face
Mirele poporului Sau si vom putea astfel sa ne apropiem
mai usor de Mirele Bisericii.

a. Parabola nuntii fiului de imparat
(Matei 22, 1-13) . )
Aceasta parabold aseamand Imparatia cerurilor
cu cina nuntii pe care un impdrat a facut-o pentru Fiul
sau. Invitatii la nunta nemaivoind sé vina, imparatul spu-
se slugilor sale: «Nunta este gata, dar cei poftiti n-au fost
vrednici; mergeti deci la raspantiile drumurilor si pe céti
1i veti gasi, chemati-i la nunta. $i iesind slugile acelea la
drumuri au adunat pe toti céti au gasit, si rai si buni i s-a



BISERICA 315

umplut casa nuntii cu oaspeti» (Matei 22, 8-10). Nu mai
sunt chemati la nunta cei privilegiati; nu este poftit numai
poporul ales; sunt poftiti cei rai ca si cei buni; toti oame-
nii sunt chemati de acum inainte sa intre in intimitatea
lui Dumnezeu care voieste «ca toti oamenii sa se mantu-
iascd si la cunostinta adevarului sa vina» (1Timotei 2, 4).
Chiar daca mireasa nu este numita, fiind reprezentata de
toti invitatii, se cere, totusi, acestor invitati sa se imbrace
cu haind de nunta. Unul dintre oaspeti, abuzéand insa de
bunétatea imparatului, s-a prezentat fara haine de nun-
ta: «Prietene, ii spuse imparatul, cum ai intrat aici fara
haind de nuntd?» El insa a tacut. Atunci impératul a zis
slugilor: «Legati-1 de picioare si de maini si aruncati-l in
intunericul cel mai din afara».

Ce este aceasta haina de nunta cu care trebuie sa
se imbrace orice invitat inaintea dumnezeiescului Mire?
Cum poate chiar unul «rduy sa intre in cdmara de nun-
td, daca se imbracéd cu aceastd haina? Raspunsul il va
da cantarea «exapostilaria»’® de la inceputul Saptama-
nii Mari: «Camara Ta, Mantuitorule, o vad impodobita,
dar imbracaminte nu am ca sa intru intr-insa; lumineaza
haina sufletului meu, Datatorule de Lumina, si ma man-
tuieste.

«Imbracaminte de Lumina» este aceea ce trebuie
sa primim, Darul lui Dumnezeu, Sfantul Duh dat celor ce
isi pun speranta si cred in Hristos, Daruitorul. Etiopianului
care-l intreaba pe diaconul Filip: «Ce ma impiedica sa fiu
botezat?», acesta ii raspunde: «Daca crezi din toata inima,
€ cu putintd». Acesta ii raspunse: «Cred ca lisus Hristos
este Fiul lui Dumnezeu» (Faptele Apostolilor 8, 37).

Crezand din toata inima, avand incredere totala
in bunatatea plind de mild a Mantuitorului, primim de
la El, oricare ar fi pacatele noastre trecute, baia de lu-
mind, Darul Duhului, care ne face membrii ai Bisericii

18 Expostilarie = cantare de la slujba Utreniei, intre Canon si Laude.



316 INALTAREA S1 CINCIZECIMEA

si ne ajutd sa patrundem in intimitatea camarii de nun-
td. Méntuirea e aceasta unire nuptiald a credinciosilor,
chiar dacéa sunt «rai», cu Hristos Dumnezeu, Imparatul
lor preaiubit.

Aceasta unire se face cu prilejul unei cine, al unui
banchet, al unei mese ceresti; la aceasta cina participam
anticipat, la «Cina cea de Taina», pe care o ludm la Masa
Imparatiei cand ne impértasim cu Trupul Domnului nos-
tru §i cu preascumpul Sau Sange la dumnezeiasca Li-
turghie. Sa nu uitdm niciodata ca aceasta este in esenta
o Intalnire de iubire intre Hristos si poporul Sau. Dar
nunta, daca putem spune asa, nu este gata, iar asta ne va
aminti...

b. Parabola celor zece fecioare
(Matei 25, 1-13)

Mirele Bisericii intarzie sa soseascd. Erau zece
fecioare, alese sa-L insoteascd cu candelele aprinse, in
casa de nuntd. Cinci dintre ele erau nebune; ele isi zise-
sera: «Este tarziu, Mirele nu va mai veni» §i au adormit,
lasandu-si candelele sa se stinga din lipsa untdelemnului.
Tot-astfel sunt oamenii care spun astazi: «lata, sunt doua
mii de ani de cand este asteptatd cea de a Doua Venire
a Domnului, intoarcerea Sa fagaduitd Apostolilor Sai in
ziua Inaltdrii. Nu mai credem in ea, nu este adevarat...»

Dar celelalte cinci fecioare erau intelepte; ele sti-
au ca Mirele, chiar daca intarzia, isi va tine cuvantul.
Atunci, inainte de a adormi, mersera sa ia o provizie de
untdelemn in vasele lor.

La miezul noptii se auzi un strigat: «lata, Mirele
vine!» si fecioarele intelepte indata se sculara si isi im-
podobira candelele pe care le tineau aprinse pentru a-L
primi pe Mire. Cele neintelepte spuserd celor intelepte:
«Dati-ne din untdelemnul vostru cé se sting candelele
noastrey; dar acestea raspunsera: «Nu, ca nu cumva sa



BISERICA 317

nu ne ajungd nici noud si nici voud; Mai bine mergeti
la cei ce vand si va cumparati.» Deci, plecand ele ca sa
cumpere, a venit Mirele si cele care erau gata au intrat cu
El la nunta si usa s-a inchis. Iar mai pe urma au sosit si
celelalte fecioare, zicand: «Doamne, Doamne, deschide-
ne noudy. lar El, raspunzand a zis: «Adevarat zic voua,
nu va cunosc pe voi».

Asadar, la sfarsitul veacurilor va veni Hristos:
«Nu stim nici ziua, nici ceasuly»; prin urmare, trebuie sa
fim gata 1n orice clipa a primi pe Cel Drag, cu candela
inimii noastre neincetat aprinsa de prezenta calauzitoare
a Sfantului Duh. Sa cautam cu ardoare aceasta Prezen-
td si sd o pastram ca pe singurul lucru necesar, unic si
nepretuit, mai presus de orice lucru din lume, ca pe un
margdritar. La ce ne-ar folosi sa castigam lumea toata,
dacd am pierde «pe Acela Care este viata noastra»? (Co-
loseni 3, 4).

Aceastd paraboli o trdim cu intensitate deosebita,
la inceputul Sdptamanii Mari, atunci cdnd cantam:

«lata, Mirele vine in miezul noptii si fericita e
sluga pe care o va afla priveghind; dar nevrednica este
iardsi pe care o va afla lenevindu-se. Vezi dar, suflete al
meu, cu somnul sd nu te Ingreuiezi, ca sa nu te dai mortii
si afara de impératie sa te incui. Ci te desteapta, strigand:
Sfant, Sfant, Sfant esti, Dumnezeule; pentru Nascétoa-
rea de Dumnezeu miluieste-ne pe noiy.

Hristos este, asadar, Mirele Bisericii, dar El inca
se ascunde sub trasaturile Celui Réstignit si este nevoie
de credinta pentru a-L recunoaste. Numai cénd va reveni
in slava va apdrea tuturor ca Mirele dumnezeiesc si va
conduce in casa de nunté pe cei care il recunosc, ascunsi
in mijlocul pacatosilor Bisericii Sale'.

1 Vezi Partea a V-a.



318 INAI TAREA s1 CINCIZECIMEA

3. In epistola cdtre Efeseni, Biserica este ardtati
Mireasa lui Hristos

Existd o inaintare progresiva in cadrul Revelatiei.
Proorocul Osea desemna deja pe Dumnezeu ca Logod-
nic al poporului Sau. lisus ne destainuie, in parabolele
Sale ca in El Insusi Dumnezeu devine Mirele asteptat;
dar abia in Epistola catre Efeseni, Mireasa va fi, pentru
prima oard, desemnati ca fiind Biserica. Autorul Episto-
lei compara iubirea barbatului pentru femeia sa cu aceea
a lui Hristos pentru Biserica. El face acest lucru nu doar
spre a adanci semnificatia casatoriei, ci mai ales pentru
a ilustra taina Bisericii: «...Si se va alipi de femeia sa si
vor fi amandoi un trup. Taina aceasta mare este; iar eu
zic in Hristos si in Biserica» (Efeseni 5, 31-32). Biseri-
ca face, asadar, un singur Trup cu Hristos®. Agadar, noi
suntem uniti cu Hristos nu in chip individual, ci «toti
impreuna trebuie sa ajungem sa fim una» §i aceasta uni-
tate trebuie sa realizeze «plinatatea lui Hristos» (Efeseni
4, 13). Aceasta inseamna ca suntem chemati la o unitate
intre noi si la unitate cu Hristos. In El suntem uniti intre
noi, si, fiind uniti intre noi, ajungem una cu El. Nu poate
fi crestin singur; nu pot fi cunoscut de Dumnezeu — in
sensul termenului intrebuintat spre a spune ca un barbat
«cunoaste» o femeie — in afara comunitatii, in afara Bi-
sericii: in comunitate?!, in Biserica — pentru ca ne iubim
unii pe altii?? — putem si intrdm in comuniune, in unire

20 Este ceea ce lasa deja sé se intrevada acel maret imn nuptial care
este Cantarea Cantarilor, din Vechiul Testament.

2! «Unde sunt doi sau trei adunati in numele Meu, acolo sunt si Eu
in mijlocul lor» (Matei 18, 20).

2 fn timpul Sfintei Liturghii, inainte de rostirea solemna a Cre-
zului, cu totii impreuna §i pentru a exprima o singura credinta si
o singura iubire ce ne unesc, preotul spune: «Sa ne iubim unii pe
altii ca intr-un gand s3 marturisim...», si intreaga Adunare spune:
«Pe Tatal, pe Fiul si pe Sfantul Duh, Treimea cea de o fiint4 si ne-
despartita», caci numai iubirea si unirea dintre frati ne ingaduie sa



BISERICA 319

intima cu Mantuitorul nostru si cu Dumnezeul nostru.
Toti impreuna suntem Biserica si toti impreuna suntem
un Trup cu Hristos.

Iata descoperitd Taina Bisericii, iatd cele doua
mari porunci ale Vechiului Legdmant «in care se cuprind
toatd Legea si proorocii» (Matei 22, 40). «Sa iubesti pe
Domnul Dumnezeul tau, din toatd inima ta, din tot su-
fletul tau si din toata puterea ta» (Deuteronom 6, 5) si
«...sd iubesti pe aproapele tau ca pe tine insuti» (Levitic
19, 18) — duse péna la ultima lor implinire prin nuntirea
lui Hristos Dumnezeu cu Biserica Sa.

Aceasta este voia lui Dumnezeu: El vrea ca Bi-
serica Sa sa arate «slavitd, neavand pata sau zbarcitura,
ori altceva de acest fel, ci sé fie sfanta si fara de prihana»
(Efeseni 5, 27). El stie bine, insa, ca ea nu este inci asa;
iata la ce o cheamad, iata trebuie si ajungi ea, caci «El
S-a dat pe Sine pentru ea, ca s-o sfinteascd, curatind-o
cu baia apei prin Cuvant» (Efeseni 5, 25-26): Cuvantul
Care defineste fiinta Bisericii este insotit de baia Duhu-
lui Sfant care implineste acest Cuvant. Aceastd implini-
re, insd, se face in timp, facerea Bisericii prin Cuvantul
si prin Duhul, nu va fi implinita decat la sfarsitul veacu-
rilor, iar acest adevar il va spune Apocalipsa.

4. In Apocalipsd, Biserica apare in stralucire deplind:
Ierusalimul Ceresc

«Si am vazut cer nou §i pamant nou. Caci cerul
cel dintéi si pdmantul cel dintdi au trecut; §i marea nu
mai este, si am vazut Cetatea sfanta, noul Ierusalim, po-
gorandu-se din cer de la Dumnezeu, gatita ca o mireasa
impodobitd pentru mirele ei. Si am auzit, din tron, un
glas puternic care zice: ,,latd, cortul lui Dumnezeu este
cu oamenii $i El va salaslui cu ei i ei vor fi poporul Lui
si Insusi Dumnezeu va fi cu ei... Moarte nu va mai fi; nici

marturisim Sfanta Treime.



320 INAL1AREA SI CINCIZECIMEA

plangere, nici strigat, nici durere nu vor mai fi, céci cele
dintai au trecut” (21, 1-4)... «latd, noi le facem pe toate.
Si a zis: ...Eu sunt Alfa si Omega, inceputul si sfarsitul,
celui ce inseteaza ii voi da sa bea, in dar, din izvorul apei
vietii (21, 5-6)... ,,Vino sa ti-o aridt pe mireasd, femeia
Mielului”. $i (ingerul) m-a dus pe mine, in duh, intr-un
munte mare §i inalt §i mi-a aratat cetatea cea sfanta, le-
rusalimul, pogorandu-se din cer, de la Dumnezeu, avand
slava lui Dumnezeu. Lumina ei era asemenea cu cea a
pietrei de mare pret (21, 9-11)... Si templu n-am vazut in
ea; pentru cd Domnul Dumnezeu, Atottiitorul si Mielul
este templul ei. Si cetatea nu are trebuinta de soare, nici
de luni ca sa o lumineze, cici slava lui Dumnezeu a lu-
minat-o si faclia ei este Mielul (21, 22-23). ...Si Duhul si
Mireasa zic: Vino! Si cel ce aude sa zica: Vino! Si cel
insetat s@ vina, cel ce doreste sa ia in dar apa vietii (22,
17)... Cel ce marturiseste acestea, zice: Da, vin curand.
Amin! Vino, Doamne lisuse!» (22, 20).

Astfel, daca Biserica este definitd inci de la ince-
put prin Cuvéntul creator al Domnului Sau Care este Al-
fa”, ea este definita de asemenea prin scopul ultim caruia
o destineazad Acelasi Domn, cici El este si Omega. Atat
timpurile din urma, sfarsitul (in Ib. greaca ta eschata) ca
si intemeierea, inceputurile definesc Biserica. In termeni
teologici spunem ca Biserica nu poate fi definita in afara
unei tensiuni eshatologice?*. Perspectiva lerusalimului
ceresc, in care va apdrea la sfarsit Mireasa impodobita cu
intreaga sa splendoare, strilucind in slava Mirelui séu,
este aceea care orienteaza intreaga viata a Bisericii, care
ii da sensul sau, care o conduce spre implinirea ei finala.

23 Alfa e prima liter# din alfabetul grecesc, iar Omega, ultima litera
din acelasi alfabet.

4 Eshatologia reprezinta tot ceea ce priveste « vremurile din urmay,
adica perioada inaugurata de prima Venire a lui Mesia si care se va
desivarsi odati cu reintoarcerea Sa in slava.



BisErICA 321

Biserica trebuie sd treacd de la Alfa la Omega si ea poate
sd o faca i o va face, pentru ca este iubita si pentru ca
iubirea este creatoare si pentru cd aceasta iubire este una
necontenitd. Un copil, o femeie, un barbat nu devin cu
adevarat ei ingisi, nu se dezvoltd cu adevirat decat daca
sunt iubiti. Biserica, in pofida tuturor pacatelor, a tuturor
scaderilor membrilor sdi, devine cu adevirat ea insasi,
se preface in lerusalim ceresc, pentru ca este iubitd cu
iubire vie de Creatorul Sau, care nu inceteaza de a o crea,
cercetdnd-o totodatd prin Cuvéantul Sau si raspandind
asupra ei apa curdtitoare si datatoare de viatd a Sfantului
Sau Duh. Atunci va putea ea sd implineasca adeviarata sa
chemare: asumarea §i méntuirea lumii, pentru ca ea este
sfintitd «pentru viata lumii».

Cugetand la toate acestea, in noaptea de Pasti,
cantdm cu o imensa niddejde: «Lumineaza-te, luminea-
za-te, noule lerusalime, caci slava Domnului peste tine
a rasarit! Salta acum si te bucura, Sioane! Iar tu Cura-
ta Nascatoare de Dumnezeu, veseleste-te intru invierea
Celui Nascut al tau» (Cantare de la Utrenia Invierii).

E) BISERICA, TRUP AL LUI HRISTOS

1. DIMENSIUNEA COSMIC{& A TRUPULUI LUI
HRISTOS CEL INVIAT

Pentru a aborda acest capitol, trebuie sd renuntdm
la modul nostru obisnuit de gindire §i sd ne situdm in
fata unei realitati cu totul noi: «Si Cel ce sedea pe tron a
grait: lata, noi le facem pe toate» (Apocalipsa 21, 5). Este
vorba de ceea ce Apostolul Pavel numeste «faptura cea
noud» (Galateni 6, 15; 2 Corinteni 5, 17). «Asadar, daca
afi inviat impreuna cu Hristos, cdutati cele de sus, unde
se afla Hristos, sezand de-a dreapta lui Dumnezeu, cu-
getati cele de sus, nu cele de pe pamant» (Coloseni 3, 2).
Asadar, cititorul trebuie sa lase aici de o parte concep-



322 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

tia despre o lume in care obiectele se suprapun intr-un
spatiu ce poate fi masurat: «Luati aminte sd nu va fure
mintile cineva cu filozofia si cu desarta ingelaciune cea
din predania omeneasca, dupa intelesurile cele slabe ale
lumii si nu dupa Hristos» (Coloseni 2, 8).

Este vorba de cilduzirea «spre deplina cunostinta,
dupa chipul Celui ce I-a zidit» (Coloseni3, 10) ..«Unde
nu mai este... barbar, rob ori liber, ci toate si intru toti
Hristos» (Coloseni 3, 11). Este vorba de descoperirea di-
mensiunii cosmice a lui Hristos, «Céaci intru El locuieste
trupeste, toatd plinatatea dumnezeirii» (Coloseni 2, 9).
El, Care este «chipul lui Dumnezeu Cel nevazut, mai in-
tai nascut decat toata faptura. Pentru ca intru El au fost
facute toate, cele din ceruri si cele de pe pamant, cele
vazute si cele nevizute, fie tronuri, fie domnii, fie ince-
patorii, fie stapanii. Toate s-au facut prin El si pentru El.
El este mai inainte decat toate si toate prin El sunt ageza-
te. Si El este Capul trupului Bisericii; El este inceputul,
Intai nascut din morti, ca sa fie El Cel dintéi intru toate.
Caci in El a binevoit (Dumnezeu) sa saldsluiasca toata
plinatatea. Si printr-insul toate cu sine sa le impace, fie
cele de pe pamant, fie cele din ceruri, facand pace prin
El, prin Sangele Crucii Sale» (Coloseni 1, 15-20).

Trebuia, desigur, ca Pavel sa-L intalneascd pe
Hristos Cel Inviat pe drumul Damascului®*, pentru ca
el sa aibd intuitia mareatd a lui Hristos Dumnezeu cu
Trupul Sau nou de dimensiunea lumii, al carui Domn
si Creator este El, in Care toate sunt intemeiate, Care
este totul in toate, in Care saldsluieste toatd plinatatea, in
Care locuieste trupeste toatd plinatatea dumnezeirii.

Astfel este Trupul Celui Inviat, «Trup duhovni-

 Sfantul Pavel a fost rasturnat de pe calul sau de o lumina fulge-
ratoare si cazand la pamant, orbit, a auzit pe Cel Inviat spunandu-i:
«Saule, Saule, de ce M3 prigonesti?» — «Cine esti, Doamne?»...
«Sunt lisus pe care tu il prigonesti!» (Faptele Apostolilor 9, 1-18;
22, 4-20; 26, 12-18).



BIsErICA 323

cesc» ne va spune acelasi Pavel in Intdia Epistola catre
Corinteni (15, 44), adica plin de Duhul Sfant; Trup care
vine din cer (15, 47), cu toate ca a fost pe cruce si in
mormant, Trup ceresc si nemuritor care a inviat in slava,
Trup nemuritor (1 Corinteni 15, 43; 53-54).

2. BISERICA ESTE TRUPUL LUI HRISTOS

Acesta este Trupul despre care Sfantul Apostol
Pavel ne spune ca este Biserica (Efeseni 1, 23; Coloseni
1, 18; 1 Corinteni 12, 13-27). Ar fi o greseala sa nu ve-
dem in aceasta expresie a Sfantului Pavel decat o ima-
gine, atunci cand este vorba de tainica incorporare a
credinciosilor, prin lucrarea Sfantului Duh, in Trupul de
dimensiuni cosmice al Celui Inviat.

Insusi Domnul ne lasase si intrevedem ci Trupul
Séu este locul de adunare al credinciosilor Sai, intr-o fraza
pe care martorii mincinosi o vor cita deformand-o, la pro-
cesul Sau inaintea lui Caiafa. Intr-adevir, acestia il acuza
pe Hristos ca a zis: «Pot sa dardm templul lui Dumnezeu
si in trei zile sa-1 cladesc» (Matei 26, 61), sau inca: «Voi
ddrama acest templu facut de mana, si in trei zile altul,
nefacut de mana, voi cladi» (Marcu 14, 58); in realitate,
lisus zisese: «Daramati templul acesta si in trei zile il voi
ridica» (Ioan 2, 19), si Sfantul Evanghelist adauga: «lar
El vorbea despre Templul trupului Sauy, astfel ca atunci
cand S-a sculat din morti, ucenicii Lui si-au adus aminte
cé spusese aceasta si au crezut Scripturii si Cuvantului pe
care il spusese lisus» (Ioan 2, 21-22). De fapt nu numai ca
se va incerca distrugerea Trupul Sau, pironindu-L pe cru-
ce, dar chiar templul din Ierusalim va fi distrus de armate-
le romane 40 de ani mai tarziu: de acum inainte singurul
Templu, locul unde se vor aduna «adevaratii inchingtori ai
Tatalui» (Ioan 4, 23) va fi Trupul Sau Cel Inviat.

Copilul: Toate acestea mi se par foarte neclare!



324 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

Batranul: Presupune, cum de altfel procedeaza Sfan-
tul Pavel (1Corinteni 12, 20), ca fiecare madular al trupului:
ochii, capul, picioarele ar putea vorbi ca si cum ar fi persoane:
ochiul ar putea spune mainii: «Nu am nevoie de tine!»; sau
capul picioarelor: «Nu am nevoie de voi!». Toate madulare-
le corpului sunt solidare intre ele: fiecare are nevoie de toate
si cand un madular este bolnav, sufera intreg trupul si «toate
madularele suferd impreunid»; de asemenea, dacd un midular
functioneaza bine, plamanii, inima de pilda, intreg trupul be-
neficiaza, se foloseste de acest fapt. Ei bine, in sanul Bisericii
suntem toti uniti unii cu altii §i intreolaltd cu Hristos, dupa
cum madularele unui singur trup sunt articulate cu capul in
asa fel ca daca un singur madular face sau gandeste ceva rau,
chiar daca nimeni nu stie despre aceasta, intreg trupul, toata
Biserica este bolnava. $i invers, daca o singura persoana, in
taina cdmarii sale are un gand bun sau face o rugaciune adeva-
rata, intreaga Biserica si toate madularele sale se simt bine.

Suntem cu totii solidari in Biserica si, chiar fard sa
stim, comunicam toti unii cu altii: Sfantul Duh circula, intr-
adevar, in intreg Trupul Bisericii ca respiratia in trupul uman,
de aceea Hristos, Capul Trupului, poate face sa se miste, poa-
te dirija toate madularele Trupului cu conditia ca acestea sa
nu fie bolnave. Intr-adevar, atunci cand cineva savérseste raul,
este ca un madular paralizat: Hristos nu mai porunceste, su-
flul Duhului Sfant nu-I mai strabate. Dimpotriva, cand cineva
asculta de Cuvantul lui Dumnezeu, acesta primeste indemnul
Capului si Sfantul Duh ne face pe toti s3 comunicam in iubi-
re. Ne aflam atunci uniti, suntem in comuniune intreolalta si
cu Hristos Domnul nostru.

3. EUHARISTIA FACE BISERICA

Aceasta taind surprinzatoare se implineste si se tra-
ieste prin Taina Euharistiei. Noul Testament ne descopera
o dubla ecuatie: Péinea euharisticd = Trupul lui Hristos =
Biserica. Trupul lui Hristos este Biserica, dar Trupul Lui
Hristos este si Aceastd Pdine Vie coborata din cer (Ioan 6,



Biserica 325

51), Aceasta «Paine care da viata lumii» (6, 33), Aceasta
«Paine a Vietii» (6, 35) ...«Aceasta Padine care se pogoara
din cer, din Care, dacd mananci cineva nu moare» (6, 50),
Aceastd Paine pe care lisus o va da ucenicilor Sai in ajunul
mortii Sale spunand: «Luati, mancati, acesta este Trupul
Meu care se frange pentru voi spre iertarea pacatelor».

Numai mancand aceasta paine, care este Trupul lui
Hristos, putem intrezéri cum anume Biserica este Trupul
lui Hristos; intr-adevir, impartasindu-ne cu aceasta paine
si din vin, impartdsindu-ne din Trupul lui Hristos si din
Séangele Lui Hristos, credinciosii devin Trupul lui Hris-
tos, devin Biserica. Sfantul Irineu ilustreaza acest tainic
adevar printr-o imagine: apa aduna fulgii de faina pentru
a face din ei o singura paine; tot astfel Sfantul Duh aduna
credinciosii pentru a face din ei un singur Trup, Trupul lui
Hristos. Cina cea de Taind, dumnezeiasca Liturghie, este
laboratorul Bisericii: acolo, Dumnezeu Tatial modeleaza
adunarea copiilor Sai, adunarea euharistica a celor ce se
impartasesc de Cele douda madini ale Sale — Cuvantul si
Duhul - pentru a face o singura Paine, Trupul lui Hristos,
Biserica. Asta ni se spune, intr-un mod putin diferit, in
Epistola catre Efeseni (2,19-22): «Deci, dar nu mai sunteti
strdini si locuitori vremelnici, ci sunteti impreuna cetéteni
cu sfintii i casnicii lui Dumnezeu, ziditi fiind pe temelia
apostolilor si a proorocilor, piatra cea din capul unghiului
fiind Insusi lisus Hristos. Intru El, orice zidire bine alca-
tuita creste ca sa ajunga un locas sfant in Domnul, in Care
voi impreuna sunteti ziditi, spre a fi locas al lui Dumne-
zeu in Duhul». Biserica este, asadar, aceastd adunare de
credinciosi, care se hranesc cu Cuvantul lui Dumnezeu si
cu Pdinea comuniunii, adunare pe care Sfantul Duh, ince-
pand de la Cincizecime, o cerceteaza si-i da viatd, pentru a
face din ea Un Singur Trup al Carui Cap este Hristos si ale
Carui madulare sunt credinciosii (1 Corinteni 12, 13-27;
Coloseni 1, 18; Efeseni 1, 22-23).



CAPITOLUL VIII

TAINA DUMNEZEIESTII EUHARISTII:
ORIGINE, INSTITUIRE, SENS

ocmal am vazut cd Piinea comuniunii, care este

Trupul lui Hristos, hraneste Biserica si o preface pe
ea insasi in Trupul lui Hristos. Este timpul sa dedicam
doua capitole speciale acestei Taine a Euharistiei, la care
ne-am referit deja de mai multe ori. Ar fi bine ca cititorul
sa citeascd, mai intdi, aceste pasaje ca pregatire pentru o
mai buna intelegere a celor doua capitole care urmeaza
dedicate Euharistiei, care este cu adevarat centrul vietii
crestine.

Israelitii aveau obiceiul sd sarbatoreasca bera-
koth-urile sau «binecuvantari»-le prin care i§i exprimau
recunostinta lor lui Dumnezeu pentru toate binefacerile
Sale. A recunoaste ca un dar vine de la Dumnezeu, a
pomeni despre acest dar cu recunostintd, cu slujbe, cu
multumire (in greaca eucharistia, de unde vine si Eu-
haristia, Multumirea cea mare) este o atitudine funda-
mentala a slujitorilor Celui Atottiitor. Intr-adevar, prin
aceastd multumire permanenta, omul recunoaste opera
Creatorului, ii exprima recunostinta sa i, in numele in-
tregii Creatii, 1i «da» slava Sa (anapempo in greacd = a
trimite 1n sus; a retrimite, a trimite din nou). Prin aceas-
ta atitudine euharistica, de multumire, de slujire, omul,



TAINA DUMNEZEIESTII EUHARISTII 327

fiind congstiinta creatiei, recunoaste legatura care unes-
te creatia cu Creatorul si mentine prin aceasta aducere
aminte recunoscatoare, fluxul de iubire dintre Creator si
creatia Sa i, prin aceasta, insdsi armonia universului.

Hristos, in seara din Joia Mare, sarbatorea, asadar,
o astfel de beraka = binecuvantare, preziddnd masa uceni-
cilor Sai*. Acest lucru e clar, daca citim relatarea pe care o
face Sfantul Evanghelist Luca (22, 17-20), despre aceasta
Cin4, si dacd o comparam cu ritualul de binecuvantare a
cinei evreiesti, aga cum este descris in Migna?’.

La inceputul mesei se binecuvinteazi mai intai
cupa de vin, spunand: «Binecuvéntat fii Doamne, Dum-
nezeul nostru, Imparatul veacurilor, Care ne dai acest rod
al vitei!» lata de ce lisus ia la inceputul mesei cupa, mai
intai (v.17), spunand: «Nu voi bea de acum din rodul vitei
pana ce nu va veni Imparatia lui Dumnezeu» (v.18).

Cel mai tanar membru al familiei, in lipsa unui
servitor, aducea acum un urcior cu apa pentru ca mai-
marele familiei sd-si spele mdinile. Acest lucru trebuia
sa-1 faca apostolul loan, fiind cel mai tanar, dar lisus i l-a
luat din maini §i a inceput sa spele picioarele Apostolilor
Sai (loan 13, 7-17)%.

Apoi capul familiei lua painea si o frangea, spu-
nand: «Binecuvantat esti Doamne, Dumnezeul nostru,
Imparat al veacurilor, Care dai painea din pamant... Adu-
cem multumiri Dumnezeului nostru Care ne-a hranit din
bunatétile Sale». Aici Iisus (v.19) «lud pdine si dupa ce
aduce multumiri, o frange si o da lor, spunand: ,,Acesta

26 Pentru aprofundarea acestei teme fascinante va recomandam car-
tea teologului german, recent convertit la Ortodoxie, Karl Chris-
tian Felmy, De la Cina cea de Taina la Dumnezeiasca Liturghie a
Bisericii Ortodoxe. Un comentariu istoric, trad. rom. Pr. prof. loan
Ica, Deisis, Sibiu, 2004. (n. trad).

¥ Mishna este o culegere de rugéciuni ebraice. Vezi L. Bouyer,
L’Eucharistie, Desclée, 1966, pp. 83-87.

28 A se vedea Partea a V-a.



328 INALTAREA si CINCIZECIMEA

este Trupul meu care se da pentru voi; aceasta sa faceti
spre pomenirea Mea”» (Luca 22, 19). lisus face, asadar,
gestul traditional al capului de familie evreu, dar ii da un
inteles cu totul nou, identificind Piinea cu propriul Siu
Trup, care va fi dat pe Cruce pentru viata lumii.

Dupé masa, capul familiei lua cupa si o binecu-
vénta a doua oara. Iata de ce lisus «a facut la fel dupa ce
a cinaty, luand si El cupa a doua oara (v.20), spunind:
«Acest pahar este Legea cea noua, intru Sangele Meu,
care se varsd pentru voi». Astfel se explicd cele doua
binecuvantari ale paharului despre care numai Sfantul
Luca pomeneste; dar lisus le da incd o data un inteles
nou, identificand vinul cu Sangele Sau pe care il va vir-
sa, in ziua urmatoare, pe Cruce, si care va pecetlui Noul
Legamant dintre Dumnezeu si oameni®.

Sfantul Pavel completeaza relatarea Apostolului
Luca (1Corinteni 11, 23-25), adaugand: «...Aceasta sa fa-
ceti, ori de céte ori veti bea, spre pomenirea Mea. Caci
de cate ori veti manca aceasta paine si veti bea acest pa-
har, moartea Domnului vestiti pdna cand va veni».

Iatd, deci, ca binecuvantarea mesei ca jertfa de
multumire pentru painea si vinul daruite de Dumnezeu
era asociatd cu Jertfa pe care Hristos avea si o faca a
doua zi, in Vinerea Mare, Jertfa Trupului si a Sangelui
Sau pe Cruce si cu incheierea Noului Legiamant dintre
Dumnezeu si poporul Sau prin Jertfa lui Hristos oferita
pentru iertarea pacatelor. «Faceti aceasta spre pomenirea
Mea... pana cand voi veni»: de acum inainte sivarsirea
acestei cine va fi legaté de pomenirea sau memorialul
euharistic al mortii i a invierii Méntuitorului care face
s intre poporul Sdu in Padméntul fagaduit al Imparatiei
Sale. De la Invierea lui Hristos si pana la Intoarcerea Sa
intru slava, prin aceastd Cind vom comemora intreaga Sa
lucrare méntuitoare, de la Patimi pana la cea de a doua sa

2 A se vedea Partea a V-a.



TAINA DUMNEZEIESTII EUHARISTII 329

Venire. Aceastd comemorare — in greaca «anamnezdy, in
ebraici zikkaron — nu este o simpla evocare memoriala,
un simplu act intelectual, ci mai ales o participare, o im-
partasire a intregii adunéri care celebreaza memorialul
evenimentelor méntuitoare care sunt comemorate: moar-
tea, mormantul, Invierea, Indltarea, Sederea de-a dreapta
Tatalui, Cea de a doua Venire a Domnului, au o valoare
vesnica. Plasate in timp, ele mantuiesc pe oamenii tutu-
ror timpurilor; si cand le evocam in pomenirea sau me-
morialul euharistic, iesim din timp pentru a ne impartasi
din «gestul etern al Fiului lui Dumnezeu, trecand prin
poporul Sau ca sa-1 conduca spre Imparatia Sa»*®.

Prin lucrarea Sfantului Duh, o evocare si o repre-
zentare savarsita la un moment dat, devine o impartésire,
o participare la gestul etern al Fiului: cu adevarat, Sfantul
Duh «Va va invéta toate i va va aduce aminte despre toate
cele ce v-am spus Eu» (Ioan 14, 26)... «Acela va marturisi
despre Mine» (15, 26)... «din al Meu va lua si va va ves-
ti» (16, 14). Asadar, prin Sfantul Duh, reprezentarea devi-
ne participare, comuniune, iar acum infelegem importanta
Sfintei Liturghii: prin ea, tot ce a facut Hristos, ce face si
va face pentru oameni, ne atinge si pe noi. Liturghia este
cu adevdrat locul intélnirii noastre cu Hristos Mantuitorul.
Aici, asteptand Ospatul Imparatiei, se sdrbatoreste Nunta
lui Hristos cu Mireasa Sa; aici, in comuniune cu Hristos fi-
ind, suntem in comuniune cu fratii nostri in Taina Bisericii;
aici, primind Trupul si Sangele Celui Inviat, intram in Taina
Trupului Séu si contemplam Invierea Sa.

Toate acestea le vom intelege mai bine studiind
desfagurarea slujbei liturgice; este evident, insa, ca co-
muniunea euharistica este o taina de iubire, care mai mult
se traieste decat se intelege si céd este mult mai important
sa participam la Cina euharistica, decét sa o descriem.

% Dom Gregory Dix, The Shape of the Liturgy, ed. R. Maclehose,
University Press, Glasgow, 1945-1954.



CAPITOLUL IX

DESFASURAREA CELEBRARII
LITURGICE A EUHARISTIEI

A
Indaté dupa Cincizecime, din vremea in care ucenicii

«stdruiau in invatétura apostolilor si in impartasire, in
frangerea painii si in rugaciuni» (Faptele Apostolilor 2,
42), Biserica lui Hristos n-a incetat niciodata, in fiecare
duminica, comemorarea Invierii, Ziua Domnului®, si
reaminteascd invatatura Apostolilor si sd purceadd, in
comuniune frateasca si rugdciune, la «frangerea painii».
Este ceea ce numim in mod obignuit dumnezeiasca Li-
turghie.

Cu toate cd dupa traditiile locale, celebrarea
acestei Liturghii imbraca forme destul de diferite, ea se
conformeaza totdeauna si pretutindeni aceleiasi scheme,
care, in mod evident, isi are originea in Traditia aposto-
lica, adica in modelul de liturghisire al Apostolilor, izvor
comun al practicii tuturor Bisericilor locale®; aceasta
schema apostolicd este aceea pe care vom incerca s o
desprindem, sa o prezentam, céci ea se regaseste in toate
Liturghiile savarsite de crestinii ortodocsi, de la incepu-
turi §i pand astdzi, indeosebi in Liturghia Sfantului Ioan

3 Duminica vine din latinescul dies Dominicus, «znua Domnului»;
in greaca: kyriaki de la Kyrios, Domnul.

32 Se numeste Biserica locala adunarea tuturor crestinilor din ace-
lasi loc in jurul episcopului respectiv.



DESFASURAREA CELEBRARII LITURGICE A EUHARISTIEI 337

Guri de Aur®, in cea a Sfantului Vasile*®, in cea a Sfan-
tului Iacov® i in cea a SfAntului Marcu®.

A. INVATATURA APOSTOLILOR
SAU
LITURGHIA CATEHUMENILOR

Sfantul Iustin, martirizat la Roma, in anul 155,
ne scrie cd savarsirea Sfintei Euharistii era precedata de
citiri din Biblie cu comentarii facute de episcop sau de
mai-marele adunarii (proestos); aceasta parte e ceea ce
numim curent: «Liturghia Cuvantului» sau «Liturghia
catehumenilor», pentru ca era ingaduita participarea ce-
lor care veneau sa se pregateasca, prin catehizare siste-
matica®’, pentru primirea Sfantului Botez.

Aceste lecturi cuprind:

1. Citiri din Vechiul Testament; in Liturghia Sfan-
tului Ioan Gura de Aur sunt céntati Psalmii 102, 145. In
aceea a Sfantului Vasile, atunci cand este savarsita cu Ve-
cernia, exista citiri raportate la praznicul zilei respective.

2. Citirea Epistolei sau apostolului, adicd a uneia
dintre scrisorile adresate de catre Sfintii Apostoli catre

» Este cea mai des folosita, fiind obisnuitd in Constantinopol pe
vremea in care era episcop Sfantul loan Gura de Aur.

* Oficiata in toate Duminicile Postului Mare, dar si in Ajunul Cra-
ciunului si al Bobotezei, in ziua praznicului Sfantului (1 ian.), in
Joia Mare si in Sdmbata Mare, ea a fost folositd de Sfantul Vasile
cel Mare in Cezareea Capadociei in Asia Mica.

» Liturghia Bisericii din lerusalim oficiata, de obiceli, in ziua praz-
nicului Sfantului lacov.

% Liturghia Bisericii din Alexandria; ea poate fi oficiatd de aseme-
nea, si in ziua praznicului Sfantului, de toate Bisericile.

37 Pentru o catehizare sistematica despre Liturghia euharistica se
poate consulta cu mult folos cartea Parintelui profesor Florin Bo-
tezan, Sfanta Liturghie-cateheza desavarsita, Reintregirea, Alba
Iulia, 2005.



332 iNALIAREA S1 CINCIZECIMEA

Bisericile epocii, de exemplu Epistolele Sfantului Apos-
tol Pavel catre Romani, Corinteni, Tesalonicieni etc.

3. Citirea Sfintei Evanghelii, adica a unei pericope
din una din cele patru Evanghelii scrise de Sfintii Evan-
ghelisti Matei, Marcu, Luca si loan; este vorba, de fapt,
totdeauna despre Unica «Veste Buna» pe care Domnul
Iisus a venit s-o aduca lumii.

Aceste citiri sunt urmate in mod obignuit de co-
mentarii facute de mai marele adunarii euharistice, epi-
scopul sau preotul, cdnd cel dinti nu era prezent.

Aceastd prima parte a Sfintei Liturghii cuprinde
si ceea ce se numeste Intrarea mica. Diaconul poarta in
chip solemn Sfanta Evanghelie, icoand a Cuvantului lui
Dumnezeu, trece prin mijlocul credinciosilor, intra prin
Usile imparitesti (Usile Cerului) si ajunge, urmat de tot
soborul, in Sfantul Altar (Imparatia lui Dumnezeu).

Acest gest aminteste intreaga lucrare a Fiului lui
Dumnezeu, Cuvantul intrupat venit in lume: «Ca si lu-
mineze pe tot omul care vine in lume» (Ioan 1, 9), si tre-
cand prin mijlocul oamenilor pentru a se face cunoscut si
pentru a-L face cunoscut pe Tatal («Daca M-ati fi cunos-
cut pe Mine si pe Tatdl Meu L-ati fi cunoscut» — Ioan 14,
7) si a-i conduce astfel cu Sine, in Imparatie.

Cuvantul, trecand prin lume, fiind in acest mod
reprezentat, se va face si auzit atunci cand diaconul va
citi Evanghelia pe care a prezentat-o; aducerea aminte
devine astfel o realitate actuald, comemorarea Vestirii
Cuvantului devine astfel proclamarea chiar a Acestui Cu-
vant, Care ajunge astfel pana la noi cei de azi si ne atinge
inimile prin lucrarea Sfantului Duh. El este Cel care ne
face sd primim i sd intelegem cuvantul Fiului. Iata de
ce lectura Evangheliei in mijlocul adunarii credinciosi-
lor este precedata de o rugiciune®, prin care cerem lui
Dumnezeu sd lumineze cu Lumina Sa inimile noastre:

38 Aceastd rugiciune este o adevarata «epicleza».



DESFASURAREA CELEBRARII LITURGICE A EUHARISTIEI 333

astfel, Cuvantul Se face prezent intre noi. Aceasta este
ratiunea de a fi a celebrarii. Dumnezeu vorbeste popo-
rului Sau pentru a-1 face Biserica Sa, Mireasa Sa; iar noi
ascultam acest Cuvant cu toatd inima, cu tot duhul, cu
toata puterea noastra, pentru a-L inféptui in viata.

B. SAVARSIREA TAINEI
(«(FRANGEREA PAINII»)
SAU
LITURGHIA CREDINCIOSILOR

Aceastd a doua parte este numita Liturghia cre-
dinciosilor, fiindca numai credinciosii botezati pot par-
ticipa la marea si covarsitoarea taina care comemoreaza
Rastignirea si invierea Mantuitorului nostru. Cei care
vor veni ca spectatori, ca simpli bagatori de seama, ca
turisti, vor nesocoti Iubirea Celui Care si-a varsat san-
gele pentru viata lumii. lata de ce diaconii invita pe ca-
tehumeni, adica pe cei care nu sunt inca botezati, sa se
retraga si pe credinciosi sa vegheze la usi, pentru ca doar
cei initiati s rdmana la savarsirea nuntii Mielului cu po-
porul Sau credincios.

Liturghia credinciosilor cuprinde patru parti care
corespund celor patru lucréri savarsite de Hristos in cur-
sul Cinei din Joia Mare, precum si la intalnirea Sa de la
Emaus cu cei doi ucenici®.

1. A luat painea

2. A multumit

3. A frant painea

4. A dat-o Apostolilor si Ucenicilor Sai

in mod corespunzitor, vor exista si in Liturghia
credinciosilor, patru parti:

1. Intrarea cea mare sau punerea inainte a Daru-
rilor

3 A se vedea Partea a V-a.



334 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

2. Anaforaua sau Rugaciunea euharistica

3. Frangerea

4. Impartasirea

Sa studiem mai amanuntit aceste patru parti!

1. INTRAREA CEA MARE

Diaconul trece prin mijlocul credinciosilor tindnd
in maini Sfantul Disc*, pe care este asezata painea, si
Sfantul Potir, in care se afla vinul amestecat cu apa, spre
a le prezenta episcopului sau preotului care, stand in pi-
cioare, inaintea Usilor imparatesti, «le ia», asa cum Hris-
tos a luat Péinea si Potirul, si le pune pe Sfanta Masa
spre a le oferi lui Dumnezeu.

Aceastd «urcare» a Preotului spre Altar, oferind
in numele intregului popor Péinea si Vinul, Semnele*
Trupului si Sangelui lui Hristos reprezinta Jertfa*? Sa pe
care a facut-o cand a urcat pe Golgota si pe Cruce si, prin
ea, a intrat in Imparatia Sa. Iata de ce, evocand in acel
moment cuvintele talharului pocdit pe cruce — «pome-
neste-ma, Doamne, cand vei veni intru imparatia Ta» —,
spunem $i noi: «Pomeneste-ne, Doamne, cand vei veni
intru imparatia Ta». Si toti credinciosii se ofera pe ei in-
sisi «...ca pe o jertfa vie, sfanta, bine placuta lui Dumne-
zeu, ca inchinarea noastra cea duhovniceasca» (Romani
12, 1), amintindu-ne de Jertfa suprema a Mantuitorului.

4 Discul este o farfurie mica cu picior, de obicei din argint sau
metal, pe care este asezatd pdinea sau «Sfantul Agnet», pregatit
anume pentru Jertf3 si toate miridele, asa cum se face la ritualul de
pregatire a darurilor de pdine §i vin numit Proscomidie.

4 Semne: in greacd, in Liturghia Sfantului Vasile: antitypa.

42 Daruirea, oferirea, ofranda, aducerea.



DESFASURAREA CELEBRARII LITURGICE A EUHARISTIEI 335

2. ANAFORAUA

Aceasta este Rugaciunea centrald a Dumnezeies-
tii Liturghii: ea reproduce rugiciunea «de multumire»
pe care a facut-o Hristos (in greaca euharistia) dupa ce
«a luaty Painea si Potirul, si isi are originea, asa cum
am vazut, in rugaciunile de multumire sau binecuvanta-
re sau Berakoth-urile pe care le faceau evreii §i pe care
continud sa le faca, dar fara sa multumeasca pentru Noul
Legamant, pe care nu-L cunosc inca.

Aceasta rugiaciune este introdusa prin indemnul
preotului: «Sus sd avem inimile!», iar poporul raspunde:
«Avem cédtre Domnul!», apoi din nou, preotul: «Sa mul-
tumim Domnului!» si poporul canté: «Cu vrednicie si cu
dreptate este a ne inchina Tatalui si Fiului si Sfantului
Duh, Treimea cea deofiinta si nedespartita». Urmeaza o
lunga rugaciune de multumire, o calduroasa multumire
(«Euharistie») care da numele ei intregii celebrari. Sun-
tem, din nefericire, prea inclinati sa uitam ca Dumneze-
iasca Liturghie este in chip esential o multumire. Fapturi
nerecunoscitoare cum suntem, ne-am obisnuit intr-atat
sd primim darurile Creatorului nostru, incit nu mai re-
cunoastem pe Daruitor §i nu ne mai aratam recunostinta:
nu mai stim si-L sldvim pe Dumnezeu, nu mai stim sa
facem multumire, euharistie.

Totusi, prin Dumnezeiasca Liturghie, poporul lui
Dumnezeu isi exprima recunostinta catre Tatal ceresc,
ascultdnd prin aceasta ultima porunca ce i-a fost data
de Domnul sdu inaintea mortii Sale §i care constituie cu
adevirat Testamentul Sdu — Noul Testament: «Sa faceti
aceasta intru pomenirea Mea.

Sa studiem, asadar, mai indeaproape aceasta ru-
gaciune a anaforalei! Cina iudaica era urmata de trei be-
rakoth sau binecuvantari:

- cea dintéi era o multumire pentru creatie;



336 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

- cea de-a doua era o mulfumire pentru rascum-
parare, adicd pentru eliberarea poporului evreu de sub
tirania faraonica prin iesirea din Egipt;

- cea de-a treia era o rugéciune pentru venirea lui
Mesia si a imparatiei lui Dumnezeu.

Anaforaua crestind va avea si ea trei parti, cores-
punzand foarte exact acestor trei berakoth, ceea ce ne
aratd limpede ca anaforaua® noastra liturgica isi are iz-
vorul chiar in rugiciunea de multumire rostitid de Hris-
tos in seara din Joia Mare, dar care imbraca de acum
inainte un caracter treimic:

Prima parte este o rugiciune de mulfumire pen-
tru creatie, care se adreseaza Tatalui;

Partea a doua este un memorial de recunostinta
(vanamneza») a lucrarii rdscumparitoare, liberatoare a
Fiului;

Partea a treia este o invocare sau o «epiclezd»
pentru pogorarea Sfantului Duh, pentru ca s primim
prin El «plinatatea imparatiei».

Episcopul sau preotul va rosti aceasta rugiciune a
anaforalei in trei parti, in numele intregului popor.

Prima Parte:
O rugdciune de multumire adresata Tatalui.

a) Preotul multumeste lui Dumnezeu pentru creatie
El multumeste lui Dumnezeu ca ne-a adus la viata:
«Din nefiinti la fiintd adusu-ne-ai pe noi, Dumnezeuley,

43 Pentru eventuale aprofundari se pot consulta cu mult folos studii-
le profesorului sibian Ciprian Streza: «Originea anaforalei euharis-
tice: De la binecuvantarea dupa cini (birkat ha-mazon) la Liturghia
crestind» (Revista Teologica 4, 1998, pp. 95-128) si «Anaforaua
euharistica in epoca apostolica si postapostolica. Randuielile bise-
ricesti, marturii ale Liturghiei crestine primare» (Revista Teologi-
ca 2, 2002, pp. 64-90) (n. trad. )



DESFASURAREA CELEBRARII LITURGICE A EUHARISTIEI 337

El marturiseste ca fiinta noastra isi are originea in actul
creator al lui Dumnezeu i multumirea pentru aceasta
este inceputul credintei: «Prin credinta intelegem ca s-au
intemeiat veacurile prin Cuvantul lui Dumnezeu, de s-au
facut din nimic cele ce se vad» (Evrei 11, 3). Acesta este
actul de recunostinta cel mai elementar.

b) Preotul aduce laudda Dumnezeului Celui Viu: cin-
tarea Sfint, Sfant, Sfant (Sanctus)

Cand multumim lui Dumnezeu, recunostinta noas-
trd se revarsa in chip cu totul firesc in lauda lui Dumne-
zeu Cel Care face minuni, lui Dumnezeu Cel adevarat, lui
Dumnezeu Cel Viu, lui Dumnezeu Cel intreit Sfant, a ca-
rui slava o canta fara incetare ingerii. lata de ce rugaciunea
noastrd de multumire se uneste cu imnul biruitor auzit de
proorocul Isaia in templul din Ierusalim, in anul 740 (Isaia
6, 3), si auzit din nou, sapte veacuri mai tarziu, de Sfan-
tul Evanghelist loan» in insula Patmos (Apocalipsa 4, 8):
«Sfant, Sfant, Sfant este Domnul Savaot*, plin este cerul si
pamantul de slava Ta». Aceastd cantare a cetelor ingeresti,
Arhangheli si Ingeri, Serafimi si Heruvimi, este retransmi-
sa de catre poporul lui Dumnezeu céntand «Sfant, Sfant,
Sfant», la fiecare Sfanta Liturghie, si completand céantarea
ingerilor cu aceea a pruncilor din lerusalim, in Duminica
Floriilor, intimpinind pe Hristos Imparatul, la intrarea in
marea cetate: «Binecuvantat este Cel ce vine intru numele
Domnului, Osana intru cei de sus».

¢) Preotul multumeste pentru rascumpdrare

Dupa ce s-au adus multumire Tatélui pentru cre-
atie, cum sa nu I se multumeasca ca ne-a dat pe Sigurul

44 Savaot este un termen militar ebraic care inseamna Dumnezeul
armatelor, desigur al ostilor ingeresti.



338 iNALTAREA s1 CINCIZECIMEA

Sau Fiul pentru a ne rascumpara din cadere si din moarte
si, astfel, rugaciunea de multumire catre Tatal se va re-
varsa asupra celei de-a doua parti.

Partea a doua:
Memorialul de multumire pentru
lucrarea lui Hristos

Aceasta este, prin excelenta, Rugaciunea de mul-
tumire a Noului Legamant si consta in aducerea aminte
a tot ceea ce Fiul lui Dumnezeu a facut pentru noi, ince-
pand cu ceea ce El a facut in ajunul mortii Sale, la Cina
cea de Taina, din Joia Sfanta: aceasta va fi relatarea insti-
tuirii, adica evocarea cuvintelor rostite de lisus: «Luati,
mancati, Acesta este Trupul Meu, Care se frange pentru
voi spre iertarea pacatelory, apoi dandu-le vinul:

«Beti dintru Acesta toti, Acesta este Sangele Meu,
Care pentru voi si pentru multi se varsa spre iertarea pa-
catelor; aceasta sa o faceti spre pomenirea Mea...»

Pentru a asculta de aceasta porunca, pentru a face
«aceasta» spre pomenirea Lui, «vom face anamneza»*,
aducerea aminte despre:

- Moartea Sa,

- Invierea Sa,

- Inaltarea Sa,

- Sederea Sa de-a dreapta Tatélui,

- Cea de-a doua slavita Venire,

pe scurt, tot ce a facut, tot ce face, tot ce va face
pentru noi, comemorarea integrald a lucrarii vesnice a
Fiului, Care depaseste timpul si amesteca prezentul, si
trecutul si viitorul. Aceasta este, spre a ne folosi de ter-

4 Anamneza este un termen de origine greceascd, care inseamna
amintire, memorial, act care actualizeazi un eveniment trecut, re-
aducédndu-1 nu doar in fata memoriei oamenilor, ci §i in fata memo-
riei lui Dumnezeu.



DESFASURAREA CELEBRARII LITURGICE A EUHARISTIEI 339

menul grecesc al Sfantului Pavel (1 Corinteni 11, 25),
anamneza.

Anaforaua propriu-zisd

Aceasta comemorare nu este, totusi, doar un sim-
plu act mental: lisus spusese: «Faceti aceasta spre po-
menirea Meay; or, ce facuse EI? El luase paine si vin
reprezentand dinainte Jertfa pe care avea s-o aduca, a
Trupului si a Sangelui Sau pe Cruce, prin aducerea, ofe-
rirea sau prezentarea acestei pdini §i a acestui vin Tata-
lui. Iaté de ce, urmand aceasta porunca, si in cadrul unui
memorial de recunostintd se multumeste pentru Ofran-
da, Aducerea, Jertfa lui Hristos, iar preotul ofera, aduce
lui Dumnezeu péinea si vinul: «Ale Tale dintru ale Tale,
Tie aducem de toate si pentru toate». Acesta este actul
de anafora (in greaca anaphora=ofranda, prezentarea sau
oferire prin inaltare, catre inalt), ofranda suprema a Bi-
sericii, pomenind Ofranda, Jertfa suprema a lui Hristos,
si oferind asa-numitele antitypa’® sau semnele Trupului
si Sangelui Sau, painea si vinul. Ofrandele, sacrificiile,
jertfele Vechiului Legamant, erau sangeroase, fiind sa-
crificati vitei sau tapi. Jertfa, Ofranda Noului Legamant
este «nesdngeroasay: este pdinea §i vinul, care reprezin-
ta, inséz chiar Ofranda, Jertfa lui Hristos pe Cruce.

Inapoia mainilor incrucisate si intinse ale preotu-
lui care inalta Sfantul Disc si Sfantul Potir spre Dumne-
zeu Tatal, este poporul intreg, este Biserica intreagd care

% Termen din Liturghia Sfantului Vasile cel Mare si de altfel din
catehezele liturgice ale Parintilor Bisericii, desemnéand simbolu-
rile sau semnele sacramentale prin care tipurile sau prefigurarile
Tainelor lui Hristos se implinesc. De pilda, in catehezele Sfantului
Chiril al lerusalimului, untdelemnul este antitipul Duhului Sfént.
In Liturghia Sfantului Vasile, darurile de paine si vin sunt numite
cele ce inchipuiesc sau infatiseaza Trupul i Sangele lui Hristos (n.
trad).



340 iNALTAREA s1 CINCIZECIMEA

multumeste lui Dumnezeu pentru Jertfa Fiului Sau.

Partea a treia:
Rugdciunea pentru pogorarea Sfantului Duh

a) Epicleza

Sfantul Duh este Cel care va veni in aceasta a
treia parte a rugaciunii anaforalei sa desavarseasca si sa
pecetluiasca marele mister treimic, care este Taina Eu-
haristiei. Intr-adevar, comemorarea Jertfei lui Hristos nu
ar servi la nimic daca nu am asculta porunca Sa: «Luati,
mancati, Acesta este Trupul Meu care se frange pentru
voi spre iertarea pacatelor..., Beti dintru acesta toti, Aces-
ta este Sangele Meu, Singe al Legdmantului Nou, care
pentru voi $i pentru multi se varsa spre iertarea pacate-
lor». Or, nu péinea a fost franta spre iertarea pacatelor;
nu vinul a fost varsat de Hristos pentru iertarea pacate-
lor, ¢i Trupul si Sangele Sau preascump: «Dacé nu veti
manca Trupul Fiului Omului si nu veti bea Sangele Lui,
nu veti avea viata in voi. Cel ce mananca Trupul Meu si
bea Sangele Meu are viata vesnica si Eu il voi Invia in
ziua cea de apoi» (loan 6, 53-54). Trebuie, asadar, ca pai-
nea si vinul oferite de Biserica sa devina Trupul si San-
gele oferite de Hristos. Cuvantul — Acesta este Trupul
Meu, Acesta este Sdngele Meu — trebuie sa fie confirmat
de Acela «care ne aduce aminte despre toate cele spuse
de Hristos» (Ioan 14, 26)... «Acela Ma va slavi, pentru ca
din al Meu va lua si va va vesti» (Ioan 16, 14), Care ne
face parte de bunatatile Sale, Care «intarea cuvantul prin
semnele care-1 urmau» (Marcu 16, 20). Trebuie ca Sfan-
tul Duh sa faca actual si real cuvantul rostit de Hristos in
Joia Cinei. Trebuie ca painea sa devina realmente Trupul
lui Hristos si vinul sd devina realmente Sangele lui Hris-



DESFASURAREA CELEBRARII LITURGICE A EUHARISTIEI 341

tos. Pentru aceasta trebuie ca ofranda Bisericii, la fel cu
ofranda marelui prooroc Ilie, sa fie mistuita de Focul po-
gorat din Cer si sa devind in mod real Jertfa pe care Mie-
lul Cel Inviat o face, o aduce Tatélui, Trupul Sau jertfit
pentru iertarea pacatelor. Trebuie ca Cincizecimea sa-L
faca prezent pe Cel Inviat: trebuie ca Sfantul Duh, Care
se purta pe deasupra apelor pentru a se implini cuvantul
creator (Facerel, 2); trebuie ca Acelasi Duh, Care a facut
prezent Cuvantul in pantecele Mariei, in ziua Buneives-
tiri §1 in sanul Bisericii, in ziua Cincizecimii, sa-L faca
astazi prezent in sanul adunirii euharistice. Prin aceasta
prezentd a Cuvantului, adunarea devine Trupul lui Hris-
tos, Biserica. lata de ce preotul se adreseaza, in numele
poporului, lui Dumnezeu Tatil, zicand: «Si fa adica Pai-
nea aceasta, cinstit Trupul Hristosului Tau. Amin. lar ce
este in Potirul acesta, cinstit Sangele Hristosului Tau.
Amin. Prefacdndu-le, cu Duhul Tau Cel Sfant. Amin,
Amin, Amin. Ca sa fie celor ce vor gusta dintr-insele,
spre trezvia sufletului, spre iertarea pacatelor, spre im-
partasirea Sfantului Duh, spre indrdznirea cea citre
Tine, nu spre judecata sau spre osanda...»

Aceastd rugaciune este numita Epicleza. Trebuie
sa remarcam ca, prin aceasta rugéciune, Sfantul Duh nu
este chemat numai «peste noi», adica peste persoane, ci
si peste «aceste daruri», adica peste Pdine si Vin; mate-
ria nu este impermeabila fata de lucrarea Sfantului Duh
si impartasirea cu Pdinea si cu Vinul n-ar avea nici un
sens daca aceste daruri n-ar fi fost prefacute prin lucra-
rea Sfantului Duh, in Trupul si Sangele lui Hristos Cel
inviat. Pogorarea Sfantului Duh peste Cinstitele Daruri
este totusi ceruta in vederea prefacerii persoanelor: noi
chemam Duhul Sfant sa se pogoare peste Paine si Vin
pentru ca persoanele sa primeasca «iertarea pacatelor»,
sa descopere «impartasirea Sfantului Duh» si s guste
inca din lumea aceasta «plinatatea Imparatiei»; prin mij-



342 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

locirea Darurilor, invocarea Sfantului Duh are in vedere
persoanele. lata de ce, in Epicleza Liturghiei Sfantului
Vasile, cerem ca Sfantul Duh «sa ne uneasca unii cu al-
tii — pe toti care ne impartasim din aceastd unicad Paine
st din acest Sfant Potir — in comuniunea cu Unicul Sfant
Duhy. Intr-adevir, suntem «uniti unii cu altii in comuni-
unea Sfantului Duh», devenim Biserica, la fel cu primii
ucenici in ziua Cincizecimii. Epicleza este cu adevarat
Cincizecimea necontenita.

b) Binecuvantarea sau sfintirea celor adormiti

Unitatea Bisericii pe care o cerem Sfantului Duh
sd o Infaptuiasca, cuprinde pe toti credinciosii din toa-
te generatiile si din toate tarile. lata de ce rugéciunea
epiclezei e urmata de rugdciunea pentru cei adormiti:
«inca 1ti aducem aceasta slujbd cuvantatoare pentru cei
adormiti intru credinta: stramosi, parinti, patriarhi, pro-
feti, apostoli, propovaduitori, evanghelisti, mucenici,
marturisitori, postnici si pentru tot sufletul drept ce s-a
savarsit in dreapta credintd. Mai ales pentru Preasfanta,
Preacurata, Preabinecuvantata, Marita, Stdpana noastra,
de Dumnezeu Nascatoarea §i pururea Fecioara Maria.
Este vorba de sfintirea celor adormiti, urmata de imnul
sau axionul dedicat Fecioarei Maria, cantarea «Cuvine-
se cu adevaraty.

¢) Binecuvintarea sau sfintirea celor vii

La fel, se fac rugéciuni «pentru episcop, pentru
toti si pentru toate..., pentru cei ce calatoresc, pentru cei
bolnavi, pentru cei din inchisori, pentru orfani, pentru
vaduve.» Aceasta este binecuvantarea celor vii.

Asadar, Biserica in intregime, cea pamanteasca
si cea cereascd, se regaseste in unitatea credintei §i co-






344 INALTAREA SI CINCIZECIMEA

a) Inainte ca preotul si repete gestul lui Hris-
tos, frangand pdinea, credinciosii marturisesc unitatea
lor frateasca, recitind sau cantand toti, impreuna, ru-
gdciunea Tatal Nostru, «Rugaciunea Domneasca». Fiii
Aceluiasi Tata se pregitesc astfel si impartad aceeasi
Péine. Pregitirea aceasta pentru Comuniunea frateasca,
prin rugéciunea Tatél Nostru, este un element universal
si permanent al Traditiei crestine.

b) Pentru a frange Painea, preotul o ridica, spu-
nand:

«Sa luam aminte Sfintele Sfintilor». El foloses-
te cuvantul «sfanty, la fel ca si Apostolul Pavel pentru
a desemna pe credinciosi, cdci noi toti suntem chemati
sa devenim «sfinti», sa fim sfintiti de catre Sfantul Duh,
Care a sfintit Darurile. Credinciosii raspund marturisind
ca nu sunt sfinti: «Unul Sfant, Unul Domn, lisus Hristos,
intru slava lui Dumnezeu Tatidl. Aminy, canta ei. El este,
intr-adevar, Singurul Izvor al sfinteniei.

¢) Preotul frange Painea unica pentru a pune bu-
cétile, particelele in Potirul unic, ca astfel toti credincio-
sii sd se poata impartasi din Acelasi Trup si din Acelasi
Sange al Singurului Domn. Faptul cd Aceeasi Pdine si
Acelasi Sfant Potir vor fi impartite intre toti, chiar daca
uneori, din motive practice, se imparte continutul unicu-
lui Sfant Potir in mai multe Potire, simbolizeaza unitatea
Bisericii dobandita prin impértasirea din Unicul Domn.
De aici decurge importanta acestui gest de frangere, de
impartire, care a fost gestul Domnului Insusi.

4. «A DAT»: IMPARTASIREA

[ata capatul, implinirea, ratiunea de a fi a intregii
celebriri: invitatii la Masa de nunta, la Banchetul ceresc,
la Cina cea de Taina, se apropie: «Cu frica lui Dumne-
zeu, cu credinti si cu dragoste» de Masa Sfanta: ei urca



DESFASURAREA CELEBRARII LITURGICE A EUHARISTIEI 345

spre Usile imparatesti, iar in bisericile din Egipt ei pa-
trund chiar in Sfantul Altar. Ei merg in intdmpinarea
Dumnezeiescului Mire, Care li se infatiseaza la intrarea
camarii de nunta. Ei vor fi incorporati in Trupul Sau Cel
Inviat. Sangele Lui, Care da viata, va curge in vinele lor;
ei se vor afla cu totul uniti in unitatea Trupului Sau, ei
vor bea toti («Beti dintru acesta toti!», a spus Domnul)
din Izvorul Vietii. Dumnezeul Cel facut Trup tocmai a
indumnezeit trupul lor; Focul nematerielnic al dumneze-
irii, care odinioara cuprindea cu flacari Rugul aprins, si
care se pogorase in chip de limbi de foc peste Apostolii
adunati la un loc, Focul care adineaori pusese stapanire
peste Paine si pe Vin, s-a intins si 1i aprinde acum pe cei
ce se Impartasesc, trupurile si inimile lor si toti dimpre-
una vor canta: «Vazut-am lumina cea adevarata, luat-am
Duhul cel ceresc, aflat-am credinta cea adevarata, ne-
despartitei Sfintei Treimi inchindndu-ne, cd Aceasta ne-a
mantuit pe noi».

Adunarea a devenit Bisericd: Dumnezeu este in
mijlocul poporului Sau, credinciosii contempla cu uimi-
re Invierea Domnului lor:

«Invierea lui Hristos vazand, si ne inchinam
Stantului Domnului lisus, Unuia Celui fara de pacat.
Crucii Tale ne inchinam, Hristoase, si Sfanta invierea Ta
o0 laudam si o slavim, ca Tu esti Dumnezeul nostru, afara
de Tine altul nu stim, Numele Tdu numim. Veniti toti
credinciosii sd ne inchinim Sfintei Invierii lui Hristos,
ca iatd a venit prin Cruce bucurie la toatd lumea. Tot-
deauna binecuvantam pe Domnul, ldudam Invierea Lui
ca Rastignire rabdand pentru noi cu moartea moartea o
a calcat».

Adunarea a devenit una a celor vii; ea poate sa
iasa in pace si s vesteasca lumii Invierea Domnului sau,
in asteptarea senina a Celei de a doua Veniri.



TABLOU REZUMATIV AL SFINTEI LITURGHII

DUPA SFANTUL IOAN GURA DE AUR

I. Liturghia
Catehumenilor

I. citire din Vechiul Testament

2. intrarea mica

3. citire din Apostol
4. citire din Sf. Evanghelie

5. predica

II. Liturghia
Credinciosilor

1. «A'luat»: Intrarea mare
Sarutul pacii — Crezul

2. «A A) Multumire a) pentru Creatie
multumit»; adusa
Anaforaua Tatalui b) Laude: Sfant, Sfant,

Sfant

) pentru mantuire

B) Multumire pentru
lucrarea Fiului

a) instituirea

b) anamneza

) anaforaua propriu-zisa

nvocarea a) epicleza
Sfantului Duh
sfintirea
mortilor,

D) Doxologie

Imnul Fecioarei

¢) sfintirea celor vii

3. «A frant»:

A) Tatal nostru

Frangerea
B) Stintele Sfintilor
Frangerea Painn
4. «A dat»: A) «Cu credinta st cu dragoste

impartagirea

apropiati-va...»

«Am vazut lumina cea adevarata...»




CAPITOLUL X

TAINA SI PREOTIA
LUI HRISTOS ST A BISERICII

I. Taina lui Hristos — Taina Bisericii

ei care se impdrtagesc din Trupul si din Sangele lui

Hristos Cel Inviat pot intrezari, ceea ce Sfantul Pa-
vel numeste in Epistola catre Coloseni, «Taina lui Hris-
tos» (4, 3), «Taina cea din veci ascunsa neamurilor, iar
acum descoperita sfintilor Sai» (1, 26).

Sa incercam, nu sa intelegem aceasta taina, caci
ea este infinit mai mare si mai adanca decat intelegerea
omeneascd, care nu poate sa cuprinda*® decét ceea ce este
mai mic in raport cu ea, ci sd o contempladm cu uimire, ca
Pavel cand a intalnit-o pe drumul Damascului.

1. Hristos, Fiul Mariei, este Om ca si noi; tot ceea
ce este in El poate fi comunicat celorlalti oameni si de
aceea El ne poate salva.

2. Acelasi Hristos, Fiul Unic al lui Dumnezeu este
Dumnezeu, Acelasi si Unic Dumnezeu, ca si Tatal si ca
Sfantul Duh al Sau si de aceea El ne poate uni cu Tatal.

3. Prin impdrtasirea cu Trupul si cu Sangele lui
Hristos, suntem 1ncorp0ra§1 Trupului Celui Inviat, deve-
nim un singur Trup cu El si devenim partasi dumnezeirii
Sale. Acest Trup tainic, constituit prin unirea Capului
— Hristos cu madularele — cei ce se impartasesc, se nu-
meste Biserica.

4. Capul unui trup lucreaza punand in miscare

4 In limba latina comprehendere = a cuprinde, a intelege.



348 INALTAREA SI CINCIZECIMEA

madularele. Tot astfel, Hristos lucreaza in lume, indem-
nand pe credinciosii Sai, madulare ale Bisericii Sale.
Hristos este prezent si lucreaza in lume prin Biserica Sa.
Membrii Acesteia raspund impulsurilor Capului, ascul-
tandu-I Cuvantul.

5. Médularul unui trup nu este un madular viu,
decat daca sangele care vine de la inima trece in aces-
ta. Membrii Bisericii nu sunt madulare vii, decat daca
Stantul Duh circuld in ei, unindu-i intre ei $i unindu-i
cu Capul.

6. Acest fapt tainic ca oameni, pacatosi dar cre-
dinciosi, sunt uniti, prin lucrarea Sfantului Duh cu Tru-
pul lui Hristos Cel Inviat, devenind madularele unui
singur Trup, Hristos, prelungind astfel in lumea de azi
lucrarea lui Hristos, in sensul ca El vorbeste si lucreaza
prin ei, se numeste Taina Bisericii.

7. Aceasta Taina a lui Hristos sau Taina Bisericii
are mai multe aspecte pe care Sfantul Pavel le numeste
«Taine ale lui Dumnezeu» (1 Corinteni 4, 1), iar crestinii
ortodocsi le numesc pe scurt, in mod obisnuit, «taine», in
latina se numesc sacramenta®.

I1. Preotia lui Hristos — Preotia Bisericii
A) PREOTIA LUI HRISTOS

Domnul nostru lisus Hristos, fiind deopotriva
Dumnezeu si Om, restabileste comunicarea intre Dum-
nezeu si oameni. El face ca oamenii sa auda glasul lui
Dumnezeu, caci El este Cuvantul lui Dumnezeu intrupat
si, pe de alta parte, inaltat la cer cu firea Sa omeneasca,

# Invitam pe cei care vor sa mediteze mai profund asupra «tainei
lui Hristosy, s reciteasca paginile urmétoare din Noul Testament:
Romani 12, 2-6; 1 Corinteni 12, 4-7; 1 Corinteni 15; Efeseni 1, 10;
2, 21-22; Coloseni 1, 26-27; 4, 3.



TAINA s1 PREOTIA LUI HRISTOS S1 A BISERICH 349

Mijlocitor al oamenilor pe langa Dumnezeu, Tatal Sau,
«...Ci chiar in cer, ca sa se infatiseze pentru noi inain-
tea lui Dumnezeu» (Evrei 9, 24), infatisdndu-1 «Jertfa de
Sine Insusi pe care a facut-o o data pentru totdeauna»
(Evrei 7, 27) pentru fratii Sai, oamenii. Aceasta functie
de Mijlocitor intre Dumnezeu si oameni este ceea ce se
numeste preotia lui Hristos, «sacerdotiul lui Hristos»*°.
Din cauza acestei functiuni «sacerdotale», Hristos pri-
meste in Epistola catre Evrei si in intreaga Traditie cres-
tina, titlul de « Arhiereu»: «Tu esti Preot in veac», spune
despre El Psalmistul (Ps.109, 4), citat in Epistola catre
Evrei (7, 21).

B) PREOTIA BISERICII

Hristos este, asadar, Arhiereul, Marele nostru
Preot, dar am vazut ca Hristos lucreaza in lume prin Tru-
pul Sau, Biserica. Prin Biserica, El isi face auzita vocea
Sa in lume, pe ea o asociaza Jertfei Sale, pe care o infa-
tiseaza Tatdlui. Hristos nu face nimic fara Trupul Sau.
Biserica participa plenar la Preotia lui Hristos: aceasta
inseamna ca, pentru a lucra in lume, ca si pentru a vorbi
cu Tatdl Sau, Domnul lisus cere conlucrarea fiecaruia
dintre noi: «C&ci noi suntem ai lui Dumnezeu impreuna
lucratori», invata Sfantul Pavel (1 Corinteni 3, 9). Atunci
cand un crestin se apleaca cu dragoste asupra unui sufe-
rind, el este mana lui Hristos, iar cand vesteste adevarul
Evangheliei, el este gura lui Hristos. Trebuie, mai intai,
ca acest credincios sa fi devenit cu adevarat madular al

5° De la cuvantul latin sacerdos, slujitor al celor sacre, preot; in
greaca hiereus; este necesar sa deosebim bine cuvéntul grecesc hi-
ereus, slujitor al sacrului, sacrificator, de cuvantul grecesc presby-
teros, batran, responsabil al unei comunitati. Aceste doud cuvinte
grecesti sunt traduse din nefericire prin acelasi cuvant preot, care
are, prin urmare, doud sensuri.



350 INALTAREA S1 CINCIZECIMEA

Trupului lui Hristos, Sfantul Duh s&-1 fi schimbat in ma-
dular al lui Hristos, sa fi facut din el cu adevérat un «pre-
ot», adicd un om care participa la lucrarea lui Hristos.
Aceasta schimbare se savarseste in Taina Mirungerii.



CAPITOLUL X

TAINA MIRUNGERII:
CINCIZECIMEA PERSONALA SAU
PREOTIA iMPARATEASCA A LAICILOR
SAU MIRENILOR

Prm punerea malmlor Apostolilor se da Duhul
(( eeeod Sfant», ne spune Sfantul Luca (Fapte 8,18).
Cartea Faptele Apostolilor ne da doud exemple:

a) Faptele Apostolilor 8, 4-25

Dupa uciderea cu pietre a lui Stefan si dupa prima
mare persecutie a Bisericii, In jurul anului 36, pe cand
crestinii din lerusalim se impréastiasera fugind din fata
prigonitorilor, diaconul Filip merse sa predice pe Hristos
in Samaria, provincie care primise cuvantul lui Dum-
nezeu; Samarinenii «erau botezati numai in Numele
Domnului lisus», dar «Sfantul Duh nu se pogorase inca
peste niciunul dintre ei» (8, 16). Atunci «Apostolii din
[erusalim au trimis la ei pe Petru si pe loan: ...care cobo-
rand, s-au rugat pentru ei ca sd primeasca Sfantul Duh»
(vs.14-15)... «atunci Petru si loan isi puneau méinile pes-
te ei si ei luau Duhul Sfant» (vs.17).

b) Faptele Apostolilor 19, 1-7
Atunci cand Apostolul Pavel se duse la Efes, catre
anul 56, s-a intamplat ceva asemanator: «Gasind cativa



352 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

ucenici a zis catre ei: Ati primit Duhul Sfant cand ati cre-
zut? lar ei au zis catre el: Dar nici n-am auzit daca este
Duh Sfant. Si el a zis: Deci in ce v-ati botezat? Ei au zis:
in botezul lui loan. Iar Pavel a zis: loan a botezat cu bo-
tezul pocdintei, spunand poporului sa creada in Cel Care
avea sa vind dupa el, adica in lisus Hristos. $i auzind ei
s-au botezat in numele Domnului lisus. Si punandu-si
Pavel mainile peste ei, Duhul Sfant a venit asupra lor*' si
vorbeau 1n limbi si prooroceau» (Fapte 19, 1-7).

Astfel, prin punerea mainilor Apostolilor, noii
ucenici primeau Sfantul Duh asa cum il primisera pri-
mii ucenici la Ierusalim, in ziua Cincizecimii: darul
Cincizecimii se perpetua. El se perpetueaza, se perma-
nentizeaza. Aceasta primire personald a Duhului Sfant o
numim Taina Mirungerii, de la termenul grecesc hrisma
ce inseamna «ungerey, fiindca este vorba despre unge-
rea Duhului Sfant prin Care devenim ceea ce Hristos
este din vesnicie: «unsi» ai Duhului Sfant, mici hristosi,
«cristianiy, crestini.

Aceasta taina se savarseste de obicei, astazi, in-
data dupa Botez prin ungerea cu untdelemn, dupa cum a
fost cazul la ungerea regelui David™®.

Sfantul Evanghelist loan ne spune in prima sa
Epistola: «lar voi, ungere aveti de la Cel Sfant, si stiti toa-
te» (1 Ioan 2, 20) si Sfantul Apostol Pavel ne spune: «lar
Cel Care ne intareste pe noi impreuna cu voi, in Hristos, si
ne-a uns pe noi, este Dumnezeu» (2 Corinteni 1, 21).

5! Remarcati legatura dintre Botezul in numele Domnului lisus si
pogorarea Sfantului Duh: indata ce intdlnim pe Hristos suntem des-
chisi sa primim Duhul Sfant Care salasluieste asupra Lui si aceasta
ne face sa strigdm: «Avva, Parinte». Un crestin nu se poate gandi la
o Persoana a Sfintei Treimi, fara sa se gandeasca la celelalte doud;
singurul Dumnezeu adevarat, Dumnezeul Cel Viu, este Dumnezeu
in Trei Persoane.

52 Latinii oficiaza aceastd taina prin punerea mainilor episcopului
asupra credinciosului si o numesc «Confirmare».



TAINA MIRUNGERII: CINCIZECIMEA PERSONALA 353

Apostolul Petru va evoca intr-un mod deosebit,
caracterul sfant si sfintitor, pe care aceastd ungere o con-
fera poporului lui Dumnezeu: «lar voi sunteti semintie
aleasd, preotie impéarateascd, neam sfant, popor agonisit
de Dumnezeu ca sa vestiti in lume bunatatile Celui Care
v-a chemat din intuneric la lumina Sa cea minunatiy (1
Petru 2, 9).

Copilul: «O comunitate preoteasca i imparateasca?»
Ce inseamna asta?

Batranul: Am vazut ca Hristos este Marele nostru
Preot, ca El este Mijlocitorul intre Dumnezeu si om, ca El
este totodata purtatorul de cuvant al lui Dumnezeu pe langa
oameni §i Avocatul sau Aparatorul oamenilor pe langa Dum-
nezeu si cd acest rol minunat se numeste Preotia Sa. Am va-
zut, de asemenea, ca El face sa participe intreg Trupul Sau,
intreagd Biserica Sa, pe toti membrii Sai, la aceasta preotie:
trebuie, ins3, ca membrii Bisericii Sale sd fie imbracati cu
sfintenia Sa, ca sa le comunice preotia Sa, sa faca din ei preoti
si mostenitori ai Imparatiei Sale, viitori imparati. lata de ce
Sfantul Evanghelist loan ne spune in Apocalipsa: «El ne-a
facut pe noi imparatie, preoti ai lui Dumnezeu si Tatal Sau...»
(Apocalipsa 1, 6; S, 10). Biserica este un popor de preoti, iar
Mirungerea este lucrarea tainica care face din toti crestinii
preoti. Este vorba despre ceea ce se numeste in mod curent
«preotia imparateasca a laicilor», prin care crestinii constitu-
ie «o comunitate preoteasca §i imparateasca».

Copilul: Credeam ca «laic» inseamna «strdin» de
Biserica. Gasesc in micul dictionarul Larousse, urmatoarea
definitie: laic, «care nu este nici membru al clerului, nici ca-
lugary.

Bitranul: Cuvintele isi schimba adeseori intelesul, in
functie de evolutia ideilor si evenimentele istoriei. Cuvantul
laic vine de la grecescul laos = popor; el insemna la origine
si inseamna inca, pentru crestini, — «membri ai poporului lui
Dumnezeu». Numai dupa ce crestinii — pentru ca deveniserad
rii crestini — au uitat ca erau un popor de preoti si de impdrati,
si au aruncat doar pe umerii preotilor toate responsabilitatile



354 INALTAREA s1 CINCIZECIMEA

lor, termenul laic a capatat intelesul pe care l-ai gasit in dic-
tionar. De multd vreme, crestinii au redescoperit caracterul
sfant, preotesc, al conditiei lor de laici. Prin participarea la
dumnezeiasca Euharistie, prin buna intelegere ce ar trebui sa
domneasca intre ei, prin bunatatea lor fatd de dugmanii lor,
prin fermitatea in fata compromisurilor interesate, a coruptiei
in care ar voi sa-i atraga cei rai din aceasta lume, prin Intrea-
ga marturie a comunitatii credinciosilor practicanti, crestinii
impreuni au raspunderea permanenti de-a fi pe pamant re-
prezentantii impdratiei si ai preotiei lui Hristos. Ei constitu-
ie, cu adevirat, o comunitate preoteasca §i imparateasca, in
greaci basileion hierateuma.

Prin Mirungere, fiecare dintre noi primeste pe Sfantul
Duh, darul fundamental care il face membru al unui popor de
preoti. Acest dar sta la baza tuturor darurilor particulare ale
Duhului, care confera responsabilititi particulare. Asadar,
printr-o diferentiere functionald a acestui dar fundamental,
apar slujirile specifice ale episcopilor, ale preotilor si ale di-
aconilor.



CAPITOLUL Xl

HIROTONIA EPISCOPILOR,
PREOTILOR SI DIACONILOR

a) Episcopul §i sinoadele
1. EPISCOPUL

fantul Pavel scrie lui Timotei: «Nu fi nepasitor fata

de harul care este intru tine, care ti s-a dat prin proo-
rocie, cu punerea mdinilor mai marilor preotilor» (1 Tim
4, 14)%. §i, in a doua scrisoare, i va spune: «i;i amintesc
sd aprinzi $i mai mult din nou harul lui Dumnezeu, care
este in tine prin punerea mainilor mele» (2 Tim 1, 6)*.

} El incredinteaza aceluiasi Timotei sarcina de a
hirotoni, la rdndul sau, preoti («Nu pune prea degraba
madinile peste nimeni», 1 Tim 5, 22) si de a le incredinta
invatatura Apostolilor: «Si cele ce ai auzit de 1a mine, cu
multi martori de fata, acestea le incredinteaza la oameni
credinciosi, care vor fi destoinici sa invete si pe altii» (2
Tim 2, 2). Pavel il roaga pe Timotei s «rdmana la Efes»
(1 Tim 1, 3), spre a implini aceasta misiune.

Avem astfel, in Noul Testament, in persoana lui
Timotei, un exemplu viu despre ceea ce generatia care

5* Batrani: in limba greaca presbyteri, adici preoti.

54 «Punerea mainilor mele»: se pare ca Timotei a fost hirotonit prin
punerea simultana a mainilor Sfantului Pavel si ale preotimii (pres-
biterilor).



356 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

va urma dupa aceea a Apostolilor, generatia «Parintilor
Apostolici» va numi un episcop.

Copilul: Ce este un episcop?

Bitranul: Ne spune deja Sfantul Justin (+155): cel ce
prezideazd adunarea euharisticd (proestos). Prin aceasta, el
are in orasul sau de resedinta o intreita slujire:

a) El este insarcinat s conducé poporul lui Dumne-
zeu spre impdratie, asa dupa cum Moise conducea poporul
prin pustie spre Pamantul Fagéaduintei.

b) El este insarcinat sa hraneascé acel popor cu Cu-
vantul Adevarului («Cele ce ai auzit de la Mine, acestea le in-
credinteaza la oamenii credinciosi care vor fi destoinici sa in-
vete si pe altii»), sa-i transmita invatatura pe care Apostolii au
primit-o de la Hristos. Aceasté transmitere a Adevarului lui
Hristos, ai carei garanti sunt episcopii, se numeste «Traditie
Apostolicd». De asemenea, succesiunea neintrerupta de epi-
scopi in fruntea unei Biserici, ramasa fidela invataturii Apos-
tolilor, se numeste «succesiune apostolica». Ea garanteaza
unitatea Bisericii in timp, unind, prin proclamarea aceluiasi
adevar al Cuvantului lui Dumnezeu, generatiile succesive ce
triiesc in acelasi loc, unele cu altele.

c) El este dator sa hrianeasca poporul lui Dumnezeu cu
Painea venita din cer, care este impirtitd de el insusi sau de
cétre diacon in cursul adunérii euharistice pe care el o prezi-
deaza*. Prezenta succesorilor Apostolilor in fruntea adunarii
euharistice inseamna ca este vorba cu adevarat de adunarea
intemeiata de Hristos si de Apostolii Sii, adicd de Biserica,
una, sfantd, soborniceasca (universald) si apostoleasci. Epi-
scopul, care aduna pe toti credinciosii din acelasi loc, pentru
impartasirea cu Trupul si Sangele Aceluiasi Hristos, trebuie,
intr-adevar, sa fie el insusi in comuniune cu ceilalti episcopi
ai bisericilor ce se aduna din alte locuri; el reprezinta biserica
sa pe langa toate celelalte biserici si pe toate celelalte pe langa
a sa. Episcopul apare ca garantul unitatii Bisericii in spatiu.

Episcopul apare, asadar, ca o articulatie esentiala a

> De aceea episcopul este pomenit la Sfanta Liturghie, ceea ce
amintegte de proestosia sa, chiar daca nu este de fata.



HIROTONIA EPISCOPILOR, PREOTILOR SI DIACONILOR 357

Trupului lui Hristos: el ii asigura coeziunea in timp si in spa-
tiu. De aceea Sfantul Ignatie de Antiohia®® ne spune: «Acolo
unde este episcopul, acolo este Biserica soborniceasca (uni-
versala®’)» .

Colegiul episcopilor ocupa astfel in Biserica locul co-
legiului celor doisprezece Apostoli: el garanteaza «apostoli-
citatea» Bisericii, adica continuitatea vietii sale, a misiunii
si a invataturii sale, incepand din epoca in care o conduceau
Apostolii insigi.

2. SINOADELE

Sinoadele sunt Adundrile episcopilor care se reu-
nesc periodic, la diferite niveluri. Ele trebuie sa se intru-
neasca de doua ori pe an, in fiecare regiune, iar la nivelul
fiecdrei tari, se intrunesc cam o dati la trei ani. Ele se
convoacd, in mod exceptional, la nivelul lumii intregi,
cand avem de-a face cu Sinoadele ecumenice. Au fost
doar sapte astfel de sinoade in decursul istoriei crestina-
tatii, recunoscute de congtiinta Bisericii ca fiind cu ade-
vdrat ecumenice®. Mai frecvent, totusi, ori de cate ori o
falsd doctrina venea sa tulbure congtiinta credinciosilor si

56 Episcopul acestui orag, care traia acolo, in anul 107, atunci cand
a avut loc martiriul lui Policarp.

57 Catolic provine din termenul grecesc kat’holon, potrivit cu in-
tregul, in totalitatea sa. Dacd membrii sunt ortodocsi, Biserica e
numita «catolicd», pentru c3 atunci se identifica cu totalitatea Tru-
pului lui Hristos. De aceea spunem in Crez: «Cred intr-una Sfanta,
soborniceasca (catolica) si apostoleascd Biserica». incepand de la
schisma si in limbaj popular, cuvantul «catolic» serveste adeseori,
a desemna Biserica Romano-catolica, pe cdnd cuvéantul «ortodox»
serveste a desemna ansamblul Bisericilor care au pastrat credinta
ortodoxa.

58 Jata localitatile si datele acestor sapte Sinoade Ecumenice: Nice-
ea 325; Constantinopol 381; Efes 431; Calcedon 451; Constantino-
pol 553; Constantinopol 680; Niceea 787. Vezi O.Clément, L'Eglise
Orthodoxe, coll. «Que sais-je», pp. 9 si 10.



358 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

sa ameninte cu desfigurarea chipului lui Hristos pe care
Biserica e datoare sa-l infatiseze lumii, de asemenea ori
de céte ori binele Trupului Bisericii cerea aceasta, s-au
intrunit Sinoade locale*® care au permis constiintei Bise-
ricii sa se exprime, ca i cum ar incerca Adevarul care
salasluieste in ea.

Sinoadele au misiunea s manifeste «uniunea
sfintelor Biserici ale lui Dumnezeuy, exprimand uni-
tatea §i ortodoxia®® credintei in Biserica soborniceasca

% lata patru exemple de Sinoade locale luate din epoca moderna:

a) in secolul al X1V-lea-a fost contestata realitatea experientei pe care o
are Biserica cu privire la lumina Sfantului Duh si s-au intrunit la Con-
stantinopol in anii 1341, 1342 si 1351, Sinoadele numite «palamite»,
pentru cd au confirmat invatatura Sfantului Grigorie Palama (+1359).
b) in secolul al XVII-lea ideile lui Calvin au fost difuzate in sanul Bi-
sericii Ortodoxe de catre Patriarhul Chiril Lucaris, o intreagi serie dé
Sinoade locale s-au intrunit intre anli 1638 si 1691, la Constantinopol,
la Iasi in Romania, la lerusalim, pentru a preciza invatatura ortodoxa
in raport cu Protestantismul.

) in 1848, Papa Pius IX, printr-o enciclica adresatd «Rasaritenilor»
a incercat s-i faca pe Ortodocsi s recunoasca suprematia papalitatii
romane; patriarhatele din Constantinopol, Alexandria, Antiohia si le-
rusalim s-au intrunit in Sinoade locale si s-au consultat unele cu altele;
rodul acestei dezbateri conciliare a fost o enciclica comuni intitulata:
«Enciclica Bisericii, una, sfanta, (soborniceasca) catolica si apostolica
céatre Ortodocsii din lumea intreagad». Datatd din luna mai 1848, ea
preciza invétatura ortodoxa, in raport cu revendicarile romane care
aveau si culmineze, 22 de ani mai tarziu, cu formularea dogmei infa-
ilibilitatii papale.

d) in secolul al XIX-lea, excesele spiritului nationalist i-au facut pe
bulgari sa refuze episcopi greci, Sinodul intrunit la Constantino-
pol in 1872, a condamnat «filetismul», erezie care acorda prioritate
idealului national, fata de unitatea credintei.

¢ Ortodoxie, conform etimologiei grecesti, orthos inseamna drept;
doxa inseamnd opinie, judecatd, stima, slavire: fn limbajul curent,
cuvéntul ortodox desemneaza pe cel care urmeaza intocmai doc-
trina grupului de care apartine. Sfintii Parinti folosesc cuvéntul
«ortodoxie» pentru a desemna Biserica, infelegand prin acest cu-
vant manifestarea laudei in Adevar. Ortodoxia inseamna pentru noi



HIROTONIA EPISCOPILOR, PREOTILOR SI DIACONILOR 359

pentru ca, pretutindeni si totdeauna, crestinii sa creada
ceea ce Hristos si Apostolii Sai au invatat. Sinoadele nu
constituie un guvern; Biserica nu este un Stat; nu exista
un guvern central al Bisericii. Unitatea Bisericii este o
unitate in credinta si in iubire, o viziune comund a Uni-
cului Cuvént al lui Dumnezeu, viziune care este data de
Sfantul Duh; cand Sfantul Duh lumineaza constiintele
tuturor, El creeaza ceea ce se numeste «comuniunea sau
impartasirea Sfantului Duh».

Totalitatea bisericilor dintr-o regiune data, reunite
in jurul episcopilor din acea regiune se numeste «Biseri-
cé locala»®. Bisericile locale sunt biserici surori. Dintre
ele, cea din Roma, primise misiunea, ne spune Sfantul
Ignatie al Antiohiei, «sa vegheze cu iubire» asupra celor-
lalte. De la despartirea, care s-a adancit progresiv, dintre
Biserica de la Roma, pe de o parte, si bisericile din Con-
stantinopol, Alexandria, Antiohia si din Ierusalim, pe de
alta parte®. Biserica din Constantinopol, «Noua Roma»,

adevdrata credint3, dreapta slavire a lui Dumnezeu.

s n sens strict si traditional, Biserica locala e comunitatea euharistica
reunita in jurul episcopului siu intr-un loc anume. Cum s-a vazut mai
sus, episcopul este garantul fidelitatii acestei Biserici fata de plinita-
tea credintei apostolice. Hirotonirea episcopului de catre doi sau trei
episcopi este semnul vizibil al recunoasterii de citre celelalte Bise-
rici locale de credintd apostolicd a acestui episcop si a Bisericii sale
dintr-un anumit loc. (Sfantul Ignatie al Antiohiei: «Acolo unde este
episcopul acolo este si Biserica universala»). Numai prin extensiune
se aplica termenul de Biserica locald unui ansamblu constituit din
mai multe dioceze ai caror episcopi se intrunesc in Sinoade regio-
nale. Teritorii de marime foarte variata care sunt mitropoliile (mai
multe dioceze), patriarhiile (toate diecezele si mitropoliile dintr-o
regiune) sunt dezvoltdri istorice care pot permite s se practice mai
bine sinodalitatea. Dar elementul de bazi constitutiv al Bisericii
locale rimane episcopia, plinatatea Bisericii intr-un anumit loc, cu
conditia, bineinteles, de a fi in comuniune cu celelalte.

€ Citdm aici doar numele principalelor Biserici, care existau in
epoca separatiei sau schismei.



360 iNALTARF,A s1 CINCIZECIMEA

este aceea care asigura acest rol, asteptand ziua in care
ortodoxia credintei sale ar permite din nou Bisericii din
Roma si-si reia locul in simfonia Bisericilor surori®.

b) Preotii

Termenul preot provine de la grecescul pres-
byteros, care inseamnd «batrany». Intr-adevir, preotii
comunitédtii crestine sunt in continuarea traditiei «ba-
tranilory care conduceau comunitatile evreiesti, condu-
cand, de acum inainte, un popor sfintit de Sfantul Duh,
un popor sacerdotal, o comunitate de «preoti», in sen-
sul termenului grecesc «hierevsy, presbiterii crestini iau
parte intr-un mod deosebit de activ la sacerdotiul sau
«Preotia» lui Hristos. Daca, asadar, episcopul detine oa-
recum rolul pe care-1 avea Moise fatd de poporul evreu,
care inainta prin pustie spre Pamanul Fagaduit, preotii
sunt intrucatva ca cei saptezeci si doi de «batrani» ai po-
porului despre care Dumnezeu a spus lui Moise: «Voi lua
din Duhul Care este peste tine si voi pune peste ei, ca s
ducid ei cu tine sarcina poporului §i sd nu o duci numai tu
singur» (Numeri 11, 17).

Sub supravegherea unificatoare a episcopului,
preotii indeplinesc in jurul lui slujiri aproape asema-
natoare cu slujirile sale dar, la un nivel unde pot avea
un contact personal cu fiecare credincios, putand duce
Cuvantul lui Dumnezeu si prezenta méangaietoare, ierta-
toare si vindecitoare a Duhului lui Dumnezeu fiecéreia
dintre oile pe care Domnul le iubeste si despre care pro-
orocul Iezechiel spunea, invinuind pe pastorii cei rai: «...

® La randul sau, Biserica Romani, incepand de la Vatican II, este pe
cale de a redescoperi Biserica locala in plinatatea ei soborniceasca (no-
tiunea de Biserici surori); in aceasta lumina, rolul Bisericii din Roma
si a episcopilor sai se traduce in termeni de primat al jubirii i nu de
jurisdictie in sens strict. Dar suntem inca departe de simfonia Biserici-
lor, aga cum o intelegem aici.



HIROTONIA EPISCOPILOR, PREOTILOR $I DIACONILOR 3617

Pe cele slabe nu le-ati intarit; oaia bolnava n-ati lecuit-o,
pe cea ranitd n-ati legat-o; pe cea ratacita n-ati intors-o si
pe cea pierdutd n-ati cautat-o... Ele, neavand pastor, s-au
risipit si, risipindu-se, au ajuns mancarea tuturor fiarelor
campului» (Iezechiel 34, 4-5). Iata de ce Domnul Iisus
este «Pastorul Cel Bun»: «Si lisus stribatea toate cetatile
si satele, Invéatand in sinagogile lor, propovaduind Evan-
ghelia Imparitiei si vindecand toata boala si toata nepu-
tinta din popor. Si vazand multimile, I S-a facut mila de
ele cd erau necijite, ca niste oi care n-au pastor. Atunci a
zis ucenicilor Lui: ,,Secerisul e mult, dar lucrétorii sunt
putini. Rugati, deci, pe Domnul secerisului, ca sa scoata
lucratori la secerigul Sau”» (Matei 9, 35-37). Alesi din
randul poporului, celibatari sau casatoriti (Tit 1, 5-9)%,
preotii sunt acesti lucratori care vor reaminti tuturor ce-
lor aflati in suferinta cd Domnul [isus le-a spus: «Veniti
la Mine toti cei osteniti $i impovarati si Eu va voi odih-
ni pe voi. Luati jugul Meu asupra voastra si invatati-va
de la Mine ca sunt bland si smerit cu inima si veti gasi
odihna sufletelor voastre. Caci jugul Meu e bun si povara
Mea este usoara» (Matei 11, 28-30).

¢) Diaconii

Termenul diacon este derivat dintr-un cuvént gre-
cesc care inseamna «slyjitor». Diaconul este chemat sa
continue slujirea «Diaconului» lisus, spaland picioarele
ucenicilor Sai, slujirea «Robului lui Dumnezeuy, despre
care proorocul Isaia spunea: «Prin suferintele Lui, Sluga
Mea va indrepta pe multi» (Isaia 53, 11).

La inceput, cei sapte primi diaconi erau insarci-

¢4 In Biserica Ortodoxa, barbatii casatoriti sunt admisi la preotie, dar
casatoria lor trebuie si fie unica si facuta inainte de hirotonie. Numai
in secolul al X-lea, Papa Grigore VII Hildebrand a schimbat aceastd
regula, impunand celibatul tuturor preotilor.



362 iNALTAREA s1 CINCIZECIMEA

nati «sa serveasca la mese» (Faptele Apostolilor 6, 2), cu
prilejul meselor obignuite ale crestinilor la care «unele
vaduve erau trecute cu vedereay» (Fapte 6, 1), pentru ca
Apostplii s poata sa se dedice «Rugaciunii st slujirii Cu-
véantului» (Fapte 6, 4).

Slyjirea séracilor dar si slujirea Ospatului euha-
ristic — distribuirea celor pentru hrana paméanteasca celor
dintai, dar si a painii ceresti, Dumnezeiasca Cumineca-
turd credinciogilor — aceasta este frumoasa misiune a di-
aconilor Bisericii.



CAPITOLUL Xl

SFINTIREA CASATORIEI
SAU
CUM DEVINE CAMINUL CONJUGAL
CELULA A TRUPULUI LUI HRISTOS

rupul este constituit din celule. Pentru ca un trup sa

fie viu, trebuie ca celulele sale si fie vii. Pentru ca
Trupul lui Hristos sa fie viu printre noi, trebuie ca Sfan-
tul Duh s3-i daruiasca neincetat noi celule vii, transfor-
mand cdminele conjugale care doresc aceasta, in celule
ale Trupului lui Hristos, in celule ale Bisericii: aceasta
este Taina incununarii, consacrarii, sfintirii iubirii con-
jugale in Sfantul Duh, numitd in mod obisnuit «Taina
Casatoriei».

Regasim in savarsirea cdsatoriei aceleasi elemen-
te ca si la Botez si ca in Euharistie:

1. O ofranda sau jertfa

2. Un memorial, o anamnez&, pomenire in care
sunt recunoscute minunile lui Dumnezeu avand in vede-
re unor perechi de oameni, barbati si femei.

3. O epicleza sau invocare a Sfantului Duh pen-
tru ca Acesta sa implineasca acum ceea ce memorialul
a invocat.

4. O cuminecare sau impartasire impreund la via-
ta Imparatiei.



364 iNALTAREA s1 CINCIZECIMEA

1. OFRANDA

In cursul Liturghiei euharistice, Biserica ofera lui
Dumnezeu paine si vin, iar la slujba Casatoriei, Biseri-
ca daruieste lui Dumnezeu pe logodnic si pe logodnica
care se ofera ei ingisi unul altuia si améandoi impreuna lui
Dumnezeu. Asta este ceea ce exprima fagaduinta de fi-
delitate pe care logodnicii si-o fac unul altuia si intreaga
slujba a logodnei in cursul careia le sunt puse inelele sau
verighetele, arvuna a fidelitatii lor.

2. ANAMNEZA

In cursul slujbei Sfintei Liturghii, anamneza este
evocarea intregii lucrari mantuitoare a lui Hristos. In ca-
zul Casatoriei, anamneza este evocarea minunati a tot
ceea ce Dumnezeu a savarsit pentru sfintele familii, care
de la Avraam i Saara, pana la loachim §i Ana au prega-
tit nasterea Fecioarei Maria si, prin aceasta, primirea de
catre omenire a Fiului lui Dumnezeu.

Avem si evocarea nuntii lui Hristos cu Biserica,
model tainic de unire dintre barbat si femeie. In fine,
avem evocarea nuntii din Cana Galileii in cursul céreia
Hristos a facut prima Sa minune: la cererea Maicii Sale,
El a preféacut apa cea lipsita de culoare si gust in «vin
buny rosu si tare — cdci nuntasii nu mai aveau vin — rea-
ducand astfel bucuria, preschimband totul prin prezenta
Sa minunata: Dumnezeu S-a intrupat pentru a schimba
totul, spre a sfinti viata trupului si spre a intra in viata de
fiecare zi a oamenilor.

3. EPICLEZA

In slujba Sfintei Liturghii euharistice, epicleza
este rugdciunea care cere lui Dumnezeu si-L trimitd pe



SFINTIREA CASATORIEI 365

Sfantul Duh asupra painii si a vinului, spre a le preface
in Trupul si in Sangele lui Hristos.

La Cununie, epicleza este rugiciunea care cere
lui Dumnezeu sa-L trimitd pe Sfantul Sau Duh asupra
barbatului si a femeii «spre a-i incununa cu slava si cu
cinste». In acest moment preotul ageaza cununiile pe ca-
petele lor pentru a preface perechea umana in celula vie
a Trupului lui Hristos. Cu adevarat, Sfantul Duh vine si
incununeze dragostea lor, prin umbrirea Sa, sa o lege de
Izvorul iubirii, d¢ Dumnezeu Insusi, «cici Dumnezeu
este [ubire».

Prin aceasta, perechea va putea realiza asema-
narea dumnezeiascad: Dumnezeu, intr-adevar, a creat
omul dupé chipul si asemanarea Sa, «barbat si femeie,
El i-a creat». I-a creat pentru ca amandoi, uniti prin iu-
bire, sd devina un singur trup; pentru ca amindoi si fie
unul, dupa cum in Modelul lor dumnezeiesc, Cei Trei
sunt Una. Duhul Sfant va ingddui barbatului si femeii sa
devina, incetul cu incetul, dupa chipul lui Dumnezeu,
adevirate persoane care nu vor fi ele insele decat in ma-
sura in care se vor impartési unul cu celélalt pentru a se
face una, ramanand doi.

Dupa incoronarea sotilor, va fi o explozie de bu-
curie, exprimatd printr-un fel de dans sacru, in jurul
Evangheliei simbolizdnd prezenta lui Hristos, in cursul
caruia vor fi invocati totodata I[saia i sfinfii mucenici:

a) Isaia, pentru ca sa se bucure ca profetia sa se
implineste. Nu a proorocit el oare (7,14): «lata, Fecioara
va purta in pantece §i va naste Fiu si va chema numele
Lui Emanuel» — Dumnezeu este cu noi? — lata ca pere-
chea cea noua incununata si sfintita, primeste la randul
sau pe Emanuel: Cuvantul lui Dumnezeu a devenit pre-
zent in sanul perechii, El S-a facut Trup, El se intrupeaza
in perechea care devine astfel o Biserica in miniaturd, o
celula vie a Trupului lui Hristos.



366 iN/‘\LTAREA s1 CINCIZECIMEA

b) Sfintii mucenici, «care au fost incununati cu
slava dumnezeiasca, dupa ce au luptat vitejeste», sunt in-
vocati ca sd ajute pe tinerii cdsatoriti sd duca si ei lupta
cea buna care va fi incununata la sfarsitul ei: cu adevirat,
viata conjugald nu este usoard, ea implica o lupta aspra,
o renuntare permanentd la egoism, o adevarata si bucu-
roasd cruce, o asceza prin care fiecare moare pentru sine
ca sd traiascd pentru celalalt: «Da-le Doamne bucuria pe
care a avut-o Fericita Elena cand a descoperit adeviarata
Cruce». Nu este nici o ironie in a compara casatoria cu
un martiriu luminos.

4. IMPARTASIREA

Sfanta Liturghie se termina prin impértasire sau
cuminecare. Acelasi lucru se poate spune despre Taina
Cununiei. Barbatul si femeia, uniti in Sfantul Duh, se
unesc in Hristos, devin impreund membrii ai Trupului
lui Hristos, in care ei se incorporeaza prin comuniunea
euharistica. Ritualul casatoriei, cuprinzand impartasirea
cu Sfintele Daruri inainte sfintite®®, s-a utilizat in Biseri-
ca pana in secolul al XV-lea®.

Paharul comun cu vin, din care sotii beau impre-
und, dupéd ce au rostit Tatdl Nostru, atestd acest obicei
vechi. Impartasindu-se impreuna, in fiecare duminica,
doar astfel sotii realizeaza finalitatea césatoriei: intrarea
in doi, in Taina lui Hristos, sau, mai degraba, intrarea
intregii familii viitoare in aceasta Taina.

Sa nu uitam, intr-adevar, cd iubirea este creatoare
si cd unirea dintre barbat si femeie duce in chip normal la
¢ Se numesc astfel pdinea si vinul care au fost sfintite in cursul

unei Liturghii anterioare $i apoi pastrate ca provizie euharistica
pentru o folosire ulterioara.

¢ Vezi J. Meyendorff, Mariage et Eucharistie, in Messager ortho-
doxe nr. 49-50, Paris, 1970 si Charalambidis in Contacts nr. 101,
1978.



SFINTIREA CASATORIE] 367

facerea de catre Dumnezeu, prin mijlocirea iubirii celor
doi, de copii. Zamislirea pruncilor este o binecuvantare
dumnezeiasca care este ceruta cu ardoare in cursul sluj-
bei casatoriei i care trebuie si fie tot cu ardoare dorita;
taina casatoriei este intemeierea unei biserici familiale ai
carei membrii — sotii i copiii lor — vor merge de acum
inainte impreuna cu Hristos spre Impéaratia Sa binecu-
vantata.

Daca este adevarat cd Sfantul Duh, prin Taina
Casatoriei, sfinteste iubirea conjugald, sd nu uitam, in
acelasi timp, cd de cand Sfantul Ioan Botezatorul s-a re-
tras in pustie pentru a fi singur cu Dumnezeu, si de cand,
in jurul anului 300, Sfantul Antonie cel Mare a facut la
fel in Egipt, setea de Dumnezeu nu a incetat nicioda-
td sd cheme pe anumifi oameni sa caute in singuritate
si liniste a se indestula doar cu Iubirea de Dumnezeu.
Deschiderea omului exclusiv catre aceastd iubire totala
— adica viata monahala — a fost totdeauna cinstita de Bi-
sericd, cel putin, tot atat cat si deschiderea pentru viata
conjugala. Incepand cu calugarii din Egipt si pana la cei
din Muntele Athos sau din multe alte locuri, s-a stabi-
lit in Bisericd o Traditie bimilenara de viatd monahala.
Manastirile sunt chemate sa devind adevarate cetati in
lupta Bisericii impotriva vrajmasului launtric. In ele in
mod cu totul deosebit, Biserica se relmprospateaza si se
alimenteazd cu energiile dumnezeiesti care se raspan-
desc apoi in intreg Trupul ei. Césétoria si viata monahala
sunt, asadar, doud chipuri diferite §i complementare de
impartasire din Iubirea lui Dumnezeu: si una si cealalta
constituie o stare religioasa; de aici, Biserica isi alege
preotii, fie dintre barbati casatoriti, fie dintre célugari,
dar aproape niciodata dintre simplii celibatari.



CAPITOLUL XIV

BOLILE MADULARELOR TRUPULUI
LUI HRISTOS SI VINDECAREA LOR

I. Taina pocdintei

Cea mai grava boalad de care poate suferi madularul
unui trup este aceea de a fi despartit de cap sau de
inima: daca de la creier nu mai vin impulsurile nervoa-
se, maddularul este paralizat; daca sangele, venind de la
inimd, nu mai circuld, avem de-a face cu o cangrena.
Tot astfel, daca un madular al Trupului lui Hristos nu
mai percepe voia Domnului sdu, acesta nu mai stie ce sa
faca, in ce fel sd actioneze; viata nu mai are sens pentru
el. Si dacd nu mai primeste de la Sfantul Duh puterea de
viata si de iubire, el putrezeste, personalitatea sa se des-
compune, ba chiar ajunge la nebunie. Aceasta despartire
a omului de Dumnezeu se numeste pacat. Remediul, lea-
cul, vindecarea vin de la Hristos «Doctorul sufletelor si
al trupurilor noastrey; atunci cand, prin puterea Sfantului
Duh si Taina Bisericii, Mana vindecétoare a lui Hristos
se ageaza asupra celui ce se intoarce si cere milostivi-
rea Tatélui, pacatosul iertat si vindecat, este reintegrat in
viata Trupului: aceasta este Taina pocaintei.



BoLILE MADULARELOR TRuPULUI LUI HRISTOS 369

A) POCAINTA iN VECHIUL TESTAMENT

1. Piacatul Regelui David

) (2 Samuel 11,12,1-25)

In anul 1010 1. Hr,, David, care primise ungerea
regald din mainile proorocului Samuel, cu cativa ani mai
inainte, a fost recunoscut rege al tuturor iudeilor: el avea
30 de ani si va domni 40 de ani (2 Samuel 5, 4).

El cuceri lerusalimul, care este numit «cetatea lui
David». Domnul a ocrotit pe David, care a castigat multe
razboaie. In timpul razboiului impotriva amonitilor, Da-
vid a trimis pe Ioab sa conducé armata, iar el a ramas la
lerusalim. Intr-o seard, David se scula din patul siu ca
sa se plimbe pe terasa palatului. «De acolo, el vizu o fe-
meie scidldandu-se si femeia aceasta era tare frumoasay
(2 Samuel 11, 2). El a fost tulburat de frumusetea ei si s-a
interesat cine era: «I s-a raspuns ca este Batseba, fiica lui
Eliam, femeia lui Urie Heteul, care se razboieste impre-
una cu loab». David a trimis slugile sa o ia si aceasta a
venit la el. A savarsit cu ea adulterul si a facut sa-i pia-
ra sotul. Domnul il trimite atunci la David pe proorocul
Natan, care se infatiseaza regelui si ii spuse: «Erau intr-o
cetate doi oameni: unul bogat si altul sarac. Cel bogat
avea foarte multe vite mari §i mérunte, iar cel sirac nu
avea nimic decat o singura oita pe care o cumparase de
mica, o hrinea si ea crestea cu copiii lui. Ea ménca din
mana lui si bea din oala lui; o purta in bratele sale si i1
era ca §i o fiicd. Dar, iati c3 a sosit la bogat un calator si
gazda nu s-a indurat sa ia din ale sale sa gateasca cina
pentru célatorul care venise la el, ci a luat oita saracului
si a gatit-o pentru omul care venise la el».

Dupa ce a ascultat aceasta poveste, David s-a ma-
niat cumplit si i-a spus lui Natan: «Precum este adevarat
ca Domnul este viu, tot asa e de adevarat ca, omul care a
facut aceasta e vrednic de moarte; pentru oaie, el trebuie



370 iNAL'l‘AREA s1 CINCIZECIMEA

sa intoarca, impatrit, pentru ca a facut una ca aceasta si
pentru cd nu a avut milé».

Natan replica: «Tu esti omul care a facut aceasta;
Domnul Dumnezeul lui Israel ti-a dat multe; pentru ce
insi ai nesocotit cuvantul Domnului, ficand rdu inaintea
ochilor Lui? Pe Urie Heteul 1-ai ucis cu sabia amonitilor
si ai luat pe femeia lui ca sa-ti fie sotie. Acum sabia nu se
va mai depdrta de la casa tay.

David ii raspunse lui Natan: «Am pacétuit inain-
tea Domnului!»

2. Pocainta lui David

David 1si exprima pocdinta prin Psalmul 50, denu-
mit in mod curent «Miserere» («Miluieste-may), pentru
cd Incepe in latina cu acest cuvant. Si astazi, Biserica isi
exprima prin cuvintele lui pocainta pacatosilor si e bine
sd-1 rostim atunci cand cerem iertare lui Dumnezeu:

Miluieste-ma Dumnezeule, dupd marea mila Ta

si dupd multimea indurérilor Tale,

sterge faradelegea mea,

Mai vartos ma spala de faradelegea mea,

si de pacatul meu ma curateste.

C4 faradelegea mea eu o cunosc,

si pacatul meu inaintea mea este pururea:

Tie Unuia am gresit,

si rau inaintea Ta am facut.

Asa incat, drept esti in hotararile Tale,

si in judecitile Tale cu totul curat.

Ca iata intru faradelegi m-am zamislit

si in pacate m-a nascut maica mea.

Ca iatd adevarul ai iubit;

cele nearatate si cele ascunse

ale intelepciunii Tale mi-ai aratat mie.

Stropi-ma-vei cu isop §i Ma vei curati;



BoLILE MADULARILOR TRUPULUI LUI HRISTOS 371

spala-ma-vei si mai mult decat

zdpada ma voi albi.

Auzului meu vei da bucurie si veselie;
bucura-se-vor oasele mele cele smerite,
intoarce fata Ta de catre pacatele mele,

si toate faradelegile mele sterge-le.

Inima curata zideste intru mine, Dumnezeule,
si duh drept innoieste intru

cele dinlauntru ale mele.

Nu mé lepada pe mine de la fata Ta

si Duhul Tau cel Sfant nu-L lua de la mine.
D&a-mi mie bucuria mantuirii tale

si in Duh stapanitor ma intareste,
invata-voi pe cei fara de lege ciile Tale,

si cel necredinciosi la Tine se vor intoarce.
Izbaveste-ma de varsarea sangelui,
Dumnezeule, Dumnezeul mantuirii mele,
Bucura-se-va limba mea de dreptatea Ta;
Doamne, buzele mele vei deschide

si gura mea va vesti lauda Ta.

Ca de ai fi voit jertfa Ti-as fi dat;

arderile de tot nu le vei binevoi.

Jertfa lui Dumnezeu, duhul umilit;

inima infranta si smerita

Dumnezeu nu o va urgisi.

Fa bine, Doamne, intru buna voirea Ta, Sionului:
si sa se zideasca zidurile Ierusalimului!
Atunci vei binevoi jertfa dreptatii

- prinosul si arderile de tot -

Atunci vor pune pe altarul Tau jertfe.

3. Iertarea lui David

Proorocul Natan i spune lui David: «Domnul a
ridicat pacatul de deasupra ta: tu nu vei muri. Dar, fiind-



372 INALTAREA S1 CINCIZECIMEA

ca tu, prin aceastad faptd, ai dat vrajmasilor Domnului
prilej sa-L huleascd, de aceea va muri fiul ce {i se va
naste», intr-adevar peste sapte zile copilul muri. «Si a
mangéiat David pe Batseba, femeia sa. Ea a nascut un
fiu si David i-a pus numele Solomon: Domnul a iubit pe
acesta». Astfel s-a nascut marele rege Solomon.

B) POCAINTA iN NOUL TESTAMENT

1. Fiul risipitor
(Luca 15,11-32)

Un tata avea doi fii; intr-o zi, cel mai tanar doreste
sd plece din casa tatalui; el cere partea sa de mostenire.
Tatdl sau i1 da si fiul pleaca departe intr-o tara striina.
Fiind bogat, indata il inconjoara prietenii interesati, care
nu-1 parasesc pana nu si-a risipit toata averea in tovara-
sia lor si a femeilor usuratice. Intr-o zi se vede ruinat,
tocmai pe cand se iveste si o foamete acolo si, pentru
a supravietui, se angajeaza la un om din tara aceea sa-i
pazeasca porcii, din a cdror hrana se infrupta si el; iata-1
ajuns astfel la capatul decaderii. Isi recapata, insa, con-
stiinta de sine: «Isi vine in fire» si isi reaminteste ca ar
putea fi omenit in casa tatalui sdu, unde slugile au o viata
mai buna decit a lui, cea de-acum. Prin urmare, parases-
te totul, pleaca spre tatil sdu ca si-i ceard sa-l primeasca
lucritor in slujba sa. Tatil il zdreste de departe, alearga
intru intdmpinarea lui: «Tata, striga fiul, am pacatuit ina-
intea cerului si inaintea ta!» Chiar mai inainte ca el sa-si
gate vorba, tatil il cuprinde si-1 strange in brate, primin-
du-l ca fiu. Tatal, plin de bucurie, porunceste slugilor sa
pregiteasca ospat mare, junghiind vitelul cel gras. Fiul
mai mare aude veselie ciudata pe cand se intoarce de la
camp si intreaba despre ce este vorba. Céand afla cé fra-
tele sdu, cel risipitor, s-a inapoiat, este cuprins de méanie,



BoLI1LE MADULARELOR TrRuUPULUI LUI HRISTOS 373

caci gaseste nedrepte aceste manifestari de bucurie; el
niciodata nu s-a bucurat de ceva, desi a ramas totdeauna
credincios tatdlui sau. Tatal ii spune: «Fiule, totdeauna
esti cu mine si toate ale mele, ale tale sunt. Trebuie insa
sa ne veselim si sd ne bucuram, céci fratele tdu acesta
mort era §i a inviat, pierdut era i s-a aflat».

Copilul: De ce fiul cel tinar era numit «risipitor»?

Bitranul: Risipitor este cel care isi pierde, isi risipes-
te averea fara socoteala, altfel spus e stricat, depravat, mai pe
romaneste curvar, intelesul e-acelasi. E un copil «ratacit»®.

Copilul: Care este talcul acestei parabole, ce vrea sa
spuna?

Bitranul: Talcul ei e atat de bogat. Aceasta parabola
este inepuizabild. Cat priveste invatatura ei, iat-o: La incepu-
tul acestei carti, iti mai aduci aminte, am vorbit despre face-
rea omului — Adam — si despre caderea sa in pacat si cat de
grava fusese aceasta cadere®®. Ei bine, pilda fiului risipitor ne
reda aceeasi drama doar ca Hristos staruie asupra sarbatorii
care urmeaza pocaintei fiului. Afla, copile, tine bine minte ca
poti sa ai nevoie de aceasta, cici povestea fiului risipitor este
povestea oricarui om de cand 1i lumea.

Vezi c-aga suntem toti: nu apreciem decat ceea ce ne
lipseste. Uite, un copil care are parinti, caruia nu-i lipseste
nimic, traieste fericit i nu-si cunoaste fericirea. Numai cand
o pierde isi da seama ce a pierdut. Ti-o spun, ca sunt si eu la
fel ca toti, un fiu pierdut, nu m-am intors incé la Tatdl meu —
Tatil nostru — dar L-am intrezarit uneori, ficindu-mi semn,
caci nu vad bine.

Copilul: Dar tu, cum de esti un fiu risipitor? N-ai pa-
rea!

Batranul: Ba da! Atunci cidnd venim in lume, lumea
ne atrage; cand inaintam in varsta, parfumul ispititor al lumii,

¢ P. Florensky, in cartea sa La Colonne et le Fondement de la Ve-
rité, in versiunea tradusi din rusa in francezi de citre C. Andro-
nikof, ed. L’Age d’Homme, Lausanne, din 1975, il numeste pe fiul
risipitor copilul ratacit.

¢ Vezi Partea I, cap. 1.



374 INALTAREA $1 CINCIZECIMEA

ne suceste adesea capul: dorim sa stim ce e aceasta lume. Si,
desi il iubim pe Dumnezeu, 1l parasim pentru a ne trai viata,
precum, mai devreme sau mai tarziu, ne vom parasi parintii
pamantesti. Plecam departe si incetul cu incetul, in iuresul ce
ne inconjoara, il uitdim pe Acela care ne iubeste mai presus
de toate, Care ne este cel mai apropiat de noi si pe Care il
purtam inlauntrul nostru. Vezi ce primire mareata ne e faga-
duitd. Unde-i pedeapsa? Am suferit-o deja fiind departe de El.
Ne-am pedepsit noi ingine! La firava migcare, ce raspuns, ce
sarbatoare! Cand ne zareste, ne trage la El, chiar riscand sa-1
supere pe fiul cel mare.

Copilul: Mi se pare ca fratele mai mare avea oarecum
dreptate!

Bitranul: Nu te increde in fratele mai mare: el este
invidios §i interesat, caci agteapta recompensa pentru ceea ce
socoteste a fi meritele lui. Nu te increde in el céci putem sa-i
semanam si noi, chiar daca, aparent, nu parasim casa Tatalui
niciodata. Nicicand fiul mai mare nu si-a deschis inima la bu-
natatea §i generozitatea Tatilui, dar, cu toate acestea, «Dum-
nezeu este iubire» si «iubirea toate le sufera, toate le crede,
toate le nadajduieste, toate le rabda...» (1 Corinteni 13, 7).

2. Vindecarea paraliticului din Capernaum

Intr-o buni zi, Iisus se afla intr-o casa invatand in
prezenta mai multor persoane, printre care se aflau fari-
sei®, invatatori ai Legii, adica oameni invatati, orgoliosi
si adesea ipocriti, inclinati mai mult sa apere litera Legii
decat si primeascd Vestea Buna a Imparatiei lui Dumne-
zeu §i a mantuirii.

Ca intotdeauna cand vorbea lisus, multimile aler-
gau ca sa-L asculte si ca s le vindece bolnavii lor, iar
acum nu mai era loc nici méacar in fata usii.

[ata cad sosira patru oameni aducand un pat pe
care zicea un bolnav paralizat. Ei incercara sé intre spre

¢ Fariseii sunt membrii ai unei secte de evrei care se distingeau prin
respectarea minutioasa a regulilor impuse de Legea lui Moise.



BoLILE MADULARELOR TRUPULUI LUI HRISTOS 375

a-1 ageza in fata lui lisus, dar n-au putut sa-si faca loc.
Nu s-au descurajat si se urcara pe terasa care forma aco-
perisul casei, desfacura tiglele (sau stuful) si, prin des-
chizdtura, reusira sa coboare patul in mijlocul multimii,
in fata lui lisus. Trebuie sd precizam c4, in aceste regi-
uni, casele sunt facute din materiale usoare si ca paturile
seamana acolo cu cele de campame putand fi carate cu
multa ugurinta.

«$1 vazand credinta lor, adaugd relatarea din
evanghelie (Luca 5, 17-26; Matei 9, 1-8; Marcu 2, 1-12),
lisus a zis: ,,Omule, iertate ii sunt pacatele tale!”». De
observat ca lisus nu spune: «Fa-te sdnatos!», ci «lertate
iti sunt pacatele taley, cici lisus este Acela care vindeca
pe om deplin. Puterea Sa este totodata iertare §i vindeca-
re de orice riu si cele doua nu pot fi despartite.

lisus, stiind ca invatatorii i fariseii cugetau intru
sine: «Cine este Acesta?... Cine poate ierta pacatele afara
de Dumnezeu?», le-a zis: «Ce-i mai usor a zice: lertate
sunt pacatele, sau sa zici: Scoala-te si mergi? Ei bine, ca
sd va arat ca Fiul Omului are pe pamant putere si ierte
pacatele, iti poruncesc, zise El paraliticului, scoala-te, ia
patul tau si mergi la casa ta...». «Chiar in acea clipd el se
sculd, isi lua patul si se duse la casa Sa, preaslavind pe
Dumnezeu.

In afara vindecirii propriu-zise a paraliticului si
de lectia data fariseilor, trebuie subliniat si un alt aspect
al povestirii; oamenii care gi-au dat toata osteneala §i au
coborat, intr-un chip ingenios, pe bolnav, prin acoperis,
inaintea Domnului, nu sunt lasati deoparte' intr-adevar,
citim cd, vazand credinta lor, IlSllS iarta si-l vindeca pe
prietenul lor.

Se cuvine si stim ca atunci cand ne rugam si ce-
rem ceva Domnului pentru noi sau pentru altii, ni se cere
si noud o participare activa: credinta mai inainte de toate
si curajul de a lupta impotriva lenei si a egoismului nos-



376 iNALTAREA S1 CINCIZECIMEA

tru. Prietenii paraliticului au depus toate eforturile si au
pus toata inteligenta si credinta lor in slujba bolnavului
incapabil sa se miste. Ei au dat, astfel, dovada de incre-
dere si dragoste fatd de Dumnezeu si de aproapele lor.
Aceasta ni se cere §i noud!

Si putem crede ca acesti oameni s-au intors §i ei
acasa, impreuna cu paraliticul vindecat, profund schim-
bati: oameni noi care se simt iertati, vindecati si iubiti.
Ei vor fi inteles cd, daca iertarea pacatelor este prima
nevoie a omului, inainte chiar de vindecarea raului fizic,
Dumnezeu le-a dat-o pentru pociinta lor.

«lar ca sa stiti cd Fiul Omului are pe pamant pute-
re sd ierte pacatele, a zis slabanogului: Tie iti zic: “Scoa-
la-te, ia patul tau si mergi la casa ta”». Este fraza cheie a
povestirii evanghelice: vindecand pe slabianog de boala
sa vdzuta, paralizia trupului siu, lisus a voit sd ne arate
ca-l vindecase deja de acea boald mai adanca care se afla
la rddécina fiintei noastre, la punctul de intalnire dintre
Dumnezeu si om, care este pacatul: «lertate iti sunt pa-
catele tale», ii spuse El, mai intdi. Asadar, Dumnezeu
facut Om, Fiul lui Dumnezeu devenit Fiul Omului, iarta
pacatele. El va plati aceasta putere pe Cruce cu Séngele
Sau cel preascump. intr-adevar, suferind El Insusi pe-
deapsa pentru pacitosi — moartea, consecinta fireascd a
pacatului (0 ramura tdiata de tulpind, poate sd nu moa-
ra?) — El va obtine iertarea de la Tatél Sau: «Périnte, iar-
ta-le lor, caci nu stiu ce fac!». Iertdndu-ne, El ne vindeca,
pentru ca ne uneste din nou cu Dumnezeu.

Cum face astidzi Hristos, concret, practic, ca ier-
tarea Lui sa ajunga pana la noi?

C) TAINA POCAINTEI

Domnul nostru Iisus Hristos, dupa cum am vazut,
lucreazi astazi, in lume, prin Duhul Sfant, Care face din



BoLILE MADULARELOR TRuUPULUT U1 HRISTOS 377

Biserica Trupul Sau. Prin Biserica si cu ajutorul lucrarii
Duhului Sfant, Mana lui Hristos, care iarta si vindeca,
ajunge pana la noi: «Luati Duh Sfant, le-a spus Apostoli-
lor Séi in ziua Invierii Sale, carora veti ierta pacatele, le
vor fi iertate» (Ioan 20, 22-23).

Aceasti iertare trebuie insa sa fie dorita, si fie ce-
rutd; pilda «fiului risipitor», pe care am redat-o, ilustrea-
za bine etapele acestei intoarceri de la moarte la viata:

1. Fiul risipitor «isi vine in sine», ludnd aminte la
decdderea sa; atunci ia calea intoarsa citre Casa tatilui
sdu; este momentul convertirii lui sau «metanoia».

2. El isi recunoaste greseala, zicandu-si in sine:
«Périnte, am gresit inaintea cerului si impotriva tax:
aceasta este spovedania.

3. Tatal, care il asteptase si Care vine in intdm-
pinarea lui, il cuprinde in brate, fara sa-i lase timp sa-si
termine cuvantul: aceasta este iertarea.

4. Este taiat apoi vitelul cel gras: acesta este ospa-
tul, cina euharistica.

Si noua astazi, ne revine datoria sa strabatem ace-
leasi etape:

1. Metanoia

Aceasta este constientizarea, luarea aminte, acea
luminare pe care a avut-o regele David atunci cand pro-
orocul Natan, dupa ce-i vorbise de saracul a carui oitd o
furase bogatul, i-a spus: «Tu esti acela!». Termenul gre-
cesc metanoia inseamna «schimbare lduntrica»: aceasta
este o intoarcere launtrica, o convertire, o descoperire a
bolii insotitd de dorinta de a se vindeca. Bolile cele mai
rele sunt acelea pe care nu le luam in seama. Metanoia
sau metania este un fel de desteptare: «Desteapta-te, cel
ce dormi si te scoald din morti si te va lumina Hristos»
(Efeseni 5, 14).

Picatul este o stare de letargie, de moarte antici-



378 iNALTAREA st CINCIZECIMEA

patd; pocdinta este setea de a trai, de a trai cu adevarat,
cu Intreaga intensitate a vietii, care este in Dumnezeu.
Acesta este raspunsul omului la cuvéntul lui Dumnezeu
Insusi care ne este redat de profetul Iezechiel: «Nu vreau
moartea pacatosului, ci sa se intoarca si sa fie viuy.

2. Spovedania

Dacé cineva a facut raul, intreg Trupul lui Hris-
tos sufera, cici «daca un madular suferd, toate madula-
rele sufera impreuna cu el» (1Corinteni 12, 26). Atunci
cand cineva pacatuieste, nu-si face rau doar siesi, ci in-
tregii Biserici, de aceea, Sfantul Apostol lacov ne spu-
ne: «Marturisiti-va unul altuia pacatele si va rugati unul
pentru altul, ca sa va vindecati» (Iacov 5, 16).

Exista, indeosebi, trei categorii de pacate care il
instrdineaza pe om de Dumnezeu si, care, dintotdeau-
na, au instrainat pe credincios de Biserica, fie din cauza
unuia ori a altuia dintre pacate:

a) Apostazia, pdcat impotriva lui Dumnezeu

Aceasta greseala consta in renegarea lui Hristos,
atunci cand, din lasitate ori din frica, existd rusinea sau
jena de-a spune ca esti ucenicul lui Hristos: «Cine se va
lepdda de Mine inaintea oamenilor si Eu Ma voi lepada
de el inaintea Tatdlui Meu» (Matei 10, 33). Aceasta este
greseala celor care, in perioada persecutiilor, spuneau ca
nu mai sunt crestini, dar este si greseala acelora de as-
tazi, care, de frica sa nu fie «rau vazuti» de cei din jurul
lor, necredinciosi, se lasa purtati de moda zilei, spre a-si
da aparenta de «necredinciosi».

b) Omorul, pdcat contra aproapelui
Omorul nu este numai fapta celui care omoara ci si
a celui care uréste «caci oricine uréste pe fratele sau este



BoOLILE MADULARELOR TRuPULUI LUI HRISTOS 379

ucigas de oameni», ne spune Sfantul loan Evanghelistul
(1 Ioan 3, 15). A uri inseamna a ucide cu duhul. Cine nu
vrea si ierte, ci «mocneste» in ranchiuna sa, comite ace-
easi greseald. «...De nu veti ierta oamenilor greselile lor,
nici Tatél vostru nu va va ierta greselile voastre» (Matei
6, 15). Sa ludm aminte aici si la pilda datornicului ne-
milos (Matei 18, 23-35): «Tot asa va va face voua, Tatal
Meu cel ceresc, daca nu veti ierta — fiecare fratelui sau —
din inimile voastre». Tatal ceresc se va purta cu voi la fel
cum imparatul din aceasta pilda se poarta cu datornicul
nemilos. lata de ce Sfantul Pavel ne spune: «Sa nu apuna
soarele peste mania voastra» (Efeseni 4, 26).

¢) Desfranarea, pdcat impotriva iubirii §i a sinelui

Aceasta este cdutarea placerii trupesti, carnale,
fara iubire, fara daruire reciproca, unul cétre celalalt,
este pacatul impotriva trupului si nicidecum, cum spun
unii, pacat al trupului. Desfranarea este pacatul celui
care «pacatuieste in insusi trupul sau» (I Corinteni 6,
18), care pacatuieste impotriva iubirii, care, intr-un fel,
profaneazd iubirea care este comuniunea cu Dumnezeu,
caci Dumnezeu este iubire (1 Ioan 4, 16). Acela, deci,
care profaneaza iubirea, il respinge pe Dumnezeu, «Céci
Dumnezeu nu ne-a chemat la necuratie, ci la sfintire. De
aceea, cel ce dispretuieste aceasta, nu dispretuieste un
om, ci pe Dumnezeu, Care v-a dat pe Duhul Sau Cel
Sfant» (1 Tesaloniceni 4, 7-8)... «Au nu stiti ca trupurile
voastre sunt madularele lui Hristos? Luand deci, madu-
larele lui Hristos le voi face madularele unei desfranate
(curve)? Nicidecum! Sau nu stiti ca cel ce se alipeste de
desfranata (curva) este un singur trup cu ea? Caci vor
fi — zice Scriptura — cei doi un singur trup. lar cel ce se
alipeste de Domnul este un duh cu El. Fugiti de desfra-
nare (curvie)! Orice pacat pe care il va sévarsi omul este
in afara de trup. Cine se da insa desfranarii pacatuies-



380 INALTAREA s1 CINCIZECIMEA

te in Insugi trupul sdu. Sau sa stiti ca trupul vostru este
templu al Duhului Sfant Care este in voi, pe care-L aveti
de la Dumnezeu si céd nu sunteti ai vostri? Céci ati fost
cumpdrati cu pret! Slaviti, dar, pe Dumnezeu in trupul
vostru si in duhul vostru, care sunt ale lui Dumnezeu» (1
Corinteni 6, 15-19).

Asadar, cel a savarsit astfel de pacate, trebuie dupa
ce s-a pocdit, sd ceard reintegrarea sau reprimirea sa in
Trupul lui Hristos — Biserica. Trebuie ca acest Trup — Bi-
serica — sa accepte sd-1 reprimeasca in sanul siu, trebuie
ca adunarea sa-l ierte si de aceea trebuie ca penitentul si
se prezinte in fata Bisericii si, recunoscandu-si greseala,
sd se spovedeasca adunarii, adica Bisericii. latd motivul
pentru care, in Biserica primara, spovedania era publica.
Cu toate acestea, acest gen de spovedanie avea grave in-
conveniente, cici unii puteau pastra amintirea pacatelor
marturisite public si puteau sa nu aiba incredere in cel
pacatos, chiar daca fusese iertat. Adunarea l-a delegat
pe episcop sau pe preot, sd-1 primeasca pe penitent si sa
asculte marturisirea pacatelor lui.

Aceastd marturisire exprima sinceritatea po-
caintei si evoca Intoarcerea fiului risipitor la Casa tatélui.
Preotul care asculta reprezinta Biserica, Trupul lui Hris-
tos suferind in intregimea Lui, Adunarea si Capul Sau,
Hristos. lata de ce el este doar un martor umil.

3. Iertarea sau dezlegarea de pacate

Pentru ca adunarea Bisericii sé-1 reprimeascé pe
membrul siu care a gresit, dar s-a pocait, ca sa-l reinte-
greze cu ceilalti membri si cu Domnul lor, trebuie sa-i
transmitd iertarea din partea Celui Care «are puterea sa
ierte pacatele», din partea Capului Trupului, din partea
lui Hristos. Atunci, in numele adunérii si in numele lui
Hristos, preotul pune mana pe epitrahilul sdu agezat pe



BOLILE MADULARELOR TRUPULUI LUI HRISTOS 381

capul penitentului ingenunchiat — gest care reprezinta
Mana vindecatoare a lui Hristos — si ii spune: « Domnul
si Dumnezeul nostru lisus Hristos, cu harul si cu indura-
rile iubirii Sale de oameni, s te ierte pe tine fiule duhov-
nicesc, si sa-ti lase tie toate pacatele. Iar eu, nevrednicul
preot si duhovnic, cu puterea ce-mi este data, te iert si te
dezleg de toate pacatele tale, in numele Tatalui si al Fiu-
lui si al Sfantului Duh. Aminy. Aceasta este dezlegarea.
Sfantul Duh, prin Taina Bisericii, prin iertarea adunarii
si a preotului sdu, a transmis penitentului iertarea si vin-
decarea din partea lui Hristos. El este, de acum inainte
«mai alb decat zapada». Sfantul Isaac Sirul, un calugar
din secolul al VII-lea, ne reaminteste: «Un pumn de ni-
sip in marea nesfarsita, iata ce este pacatul omului in fata
milostivirii lui Dumnezeuy. Un alt mare célugar, de asta
data din secolul nostru, caci a murit in 1938, Cuviosul
Siluan a zis: «Orice om care si-a pierdut pacea, trebuie
sd se pocdiascd si Domnul i va ierta pacatele. Atunci
bucuria si pacea vor veni din nou in sufletul sdu», céci
este din nou in pace cu oamenii $i cu Dumnezeu. lerta-
rea este cu adevarat reimpacarea omului cu Dumnezeu,
restabilirea legaturii firesti, care face sd comunice fap-
tura cu Creatorul: «Pentru cd Dumnezeu este in Hristos,
impacand lumea cu Sine Insusi, nesocotindu-le greselile
lor si pundnd in noi cuvantul impacarii» (2 Corinteni 5,
19)... «Dar Dumnezeu isi arata dragostea Lui fatd de noi
prin aceea cd, pentru noi, Hristos a murit cand noi eram
inca pacatosi. Cu atdt mai vartos, deci, acum, fiind in-
dreptati prin Sangele Lui, ne vom izbavi prin El de ma-
nie. Caci daci, pe cand eram vragmasi, ne-am impécat
cu Dumnezeu, prin moartea Fiului Sau, cu atat mai mult,
impacati fiind ne vom maéntui prin viata Lui» (Romani
5, 8-10).

Iertarea din partea lui Dumnezeu, prin lisus
Hristos, ne di din nou adevirata viat3, ne libereaza din



382 INALTAREA sI CINCIZECIMEA

moarte. S&-1 ascultdm din nou pe Sfantul Pavel cind ne
invata: «In numele lui Hristos, asadar, ne infatisdm ca
mijlocitori, ca $i cum insusi Dumnezeu v-ar indemna
prin noi. Va rugam, in numele lui Hristos, impacati-va
cu Dumnezeu!» (2 Corinteni 5, 20), ca sa putem excla-
ma: «$i nu numai atat, ci ne si laudam in Dumnezeu prin
Domnul nostru lisus Hristos, prin Care am primit acum
impéacarea» (Romani 5, 11). Pacatosul iertat este din nou
membru, ca $i mai inainte, al Trupului lui Hristos.

4. Ospatul

Omul poate, de acum inainte, s se apropie din
nou, in mod liber de Sfintele Taine, sa se impartaseasca
din Trupul si Sangele Mantuitorului Hristos, sa bea din
Izvorul de Apd Vie si sa primeascd Viata vesnica: Taina
iertarii, Taina pociintei conduce spre Taina Euharistiei;
cel paciatos e vindecat si mantuit.

Il. Taina Sfantului Maslu

Omul este un intreg: el este, in acelasi timp, suflet
si trup. Asa cum spune Sfantul Grigore Palama (11359):
«Noi nu ddm numele de om in mod separat sufletului ori
trupului, ci amandurora impreuna, caci omul in intregi-
me a fost creat dupa chipul lui Dumnezeu». Tot astfel,
Sfantul Irineu ne spune ca Hristos este Mantuitorul su-
fletului si al trupului: daca nu ne-ar mantui si trupul, nu
ne-ar mantui deloc, cici nu s-a vazut niciodatd un om
fara trup!

Iatd de ce Hristos vindeca bolile trupului, ca si
pe cele ale sufletului, iar Evangheliile sunt pline de de-
scrieri de vindecari de bolnavi grav: paralizati, orbi, sur-
zi, muti, leprosi, epileptici, demonizati, pe care lisus i-a
vindecat. Apostolii Sai vor prelungi aceasta lucrare: «$i



BOLILE MADULARELOR TRUPULUI LUI HRISTOS 383

scoteau multi demoni si ungeau cu untdelemn pe multi
bolnavi si-i vindecau» (Marcu 6, 13). Aceasti lucrare de
vindecare Domnul o continui astézi, in Biserica Sa, prin
Sfantul Sau Duh in Taina Sfantului Maslu.

Maslul este destinat oricadrui bolnav, oricare ar fi
gravitatea starii sale, si se face cu nadejdea vindecarii
lui; asadar, in mod cu totul gresit, unii folosesc aceas-
td taind «in extremisy, ca si cum ar fi vorba de o taina
administrata o singurad data si aceasta fara sperantd de
vindecare, in ultimele clipe ale vietii.

Nu este deloc asa, iar acest lucru reiese limpede
din instituirea tainei, aga cum ne este relatata in Episto-
la Sfantului lacov (5, 13-15): «Este cineva bolnav dintre
voi? Sa cheme preotii Bisericii si sa se roage pentru el,
ungéndu-] cu untdelemn in numele Domnului. Si ruga-
ciunea credintei va mantui pe cel bolnav si Domnul il
va ridica i de va fi facut pacate se vor ierta lui». Din
acest pasaj reiese faptul ca nu exista hotare stricte intre
bolile trupului si ale sufletului; de altfel, medicina cu-
noaste bine acest fapt; si de aceea, de-a lungul slujirii
Sfantului Maslu, se rostesc rugédciuni pentru vindecarea
trupului i pentru iertarea pacatelor bolnavului. Vinde-
carea este ceruta in cadrul pocdintei $i a mantuirii $i nu
ca un scop in sine. Viata cea adevaratd, cea vesnicd, nu
se sfarseste o datd cu moartea omului. Oricum a incetat
boala, fie ca omul isi regaseste sdnatatea, fie cd moare,
el are nevoie de pocdinta si de iertarea lui Dumnezeu.
Aceasta este adevirata vindecare. Prin Ungerea Sfanta si
prin puternica sa rugéciune pentru cel bolnav, care este
numit cu numele sdu, cici aceastd Taind, la fel cu toate
Tainele, este una personala — Biserica aminteste omului
cd nu este singur, ca ea este prezenta alaturi de el; ca in-
treaga adunare suferd impreuna, atunci cand unul dintre
membrii sai patimeste (1 Corinteni 12, 26), si intreaga
adunare, prin rugiciunea preotilor sdi, cere iertare, aju-



384 INALTAREA §1 CINCIZECIMEA

tor si eliberare din robia pacatului si din suferintd. Mi-
lostivirea lui Dumnezeu vindeca infirmitatile trupului si
ale sufletului.

Astfel, Sfantul Maslu il poate readuce pe bolnav
la sanétate sau ii da cel putin puterea necesard, un plus
de speranta. Biserica nu-l inlocuieste pe doctor cand el a
epuizat toate resursele $tiintei ci intervine pentru a-l re-
introduce pe omul suferind si tulburat, in iubirea si viata
lui Dumnezeu, Care este Viata Insasi. In Hristos, toate
lucrurile: bucuria si suferinta, sanéatatea si boala, viata si
moartea — au un sens, totul poate fi un drum spre Viata.
Omul este chemat si intarit sd meargé spre Dumnezeu cu
incredere, asa cum o pasare se avantd in vazduh sau un
peste in ap4, si sa continue a slavi pe Dumnezeu, fie aici,
daci isi recapata sidnatatea, fie in viata vesnicad. Omul
este chemat sa-l slaveasca pe Dumnezeu si sa zica: «Fie-
ti mild de mine, pacatosul!» in momentul de supunere
vointei lui Dumnezeu, de incredere, de smerenie, a celui
care asteapta totul de la mila lui Dumnezeu.

Slujba Sfantului Maslu poate fi savarsita, fie in
biserica, in adunarea credinciosilor, dacad bolnavul poate
sa mearga la biserica, fie acasa. Este randuit ca sa fie sa-
varsit de catre sapte preoti, se poate totusi si de trei, doi
sau chiar de citre un singur preot”. Se obisnuieste s se
faca in zilele de miercuri sau de vineri Maslu pentru toti
credinciosii, pentru vindecarea bolilor lor si a «pécatelor
lor uitate», la «despartitura dintre suflet si trup»’’. Cega
ce este caracteristic acestei Taine, este faptul ca slujba

7 In bisericile noastre aceasta situatie este ingaduita doar ca ex-
ceptie si este de dorit si nu devina regula deoarece Taina Sfantului
Maslu este, prin toata structura sa, una a solidaritatii cu cei in sufe-
rint3, iar aceastd solidaritate se exprima in primul rand prin comu-
niunea de slujire a preotilor chemati in fata celor bolnavi (n. trad).

7' Vezi O.Clément, L'Eglise orthodoxe, col. «Que sais-je», PUF, p.
104.



BOLILE MADULARELOR TrupPULUI LUI HRISTOS 385

cuprinde:

1. Sapte rugéaciuni de binecuvantare a untdelem-
nului —in Ib. greaca euchelaion — dupa care preotii, pre-
cum 1i indeamna Apostolul, ung cu «untdelemnul indu-
rarii» la frunte, la nari, la tample, la gura, la piept, intre
umeri, pe palme, in dosul mainilor, rostind aceasta ruga-
ciune: «Parinte Sfinte, Doctorul sufletelor i al trupurilor,
Care ai trimis pe Unul-Nascut Fiul Tau, Domnul nostru
lisus Hristos, sd vindece toatd boala si sd rascumpere
din moarte, tdmaduieste pe robul Tau acesta de neputin-
ta trupeasca si sufleteasca care l-a cuprinsy.

2. Lectura a sapte pasaje din Epistole si din Sfin-
tele Evanghelii Toate acestea redau iubirea mantuitoare
a Domnului nostru lisus pentru cei bolnavi si pentru cei
pacatosi. El constituie un adevarat imn inaltat iubirii lui
Dumnezeu in Hristos si milei Sale. E locul sd remarcam
aici cd mila se spune in greacd eleos, iar pentru untde-
lemnul se spune — elaion — astfel ca untdelemnul la Sfin-
tii Evanghelisti devine, in chip firesc, simbolul milostivi-
rii dumnezeiesti. Citim in pilda samarineanului milostiv:
«Un samarinean... a sosit la el si vazandu-l i s-a facut
mila — eleos, si apropiindu-se, i-a legat ranile, turnand pe
ele untdelemn — elaion — si vin» (Luca 10, 33-34). La fel,
citim parabola celor zece feciore, in care untdelemnul cu
care-si umplu candelele cele cinci fecioare intelepte pre-
figureaza milostivirea pe care trebuie s-o aiba crestinul.

Sapte Epistole, sapte Evanghelii, sapte rugéciuni,
sapte ungeri savarsite de sapte preoti, aceasta este o lu-
crare a plinatatii Bisericii, a universalitatii Bisericii, a
Trupului lui Hristos in intregime si nicidecum o rugéciu-
ne individuala a unui oarecare «vindecator».



CAPITOLUL XV

CONCLUZIE

e obisnuieste in Biserica, incepand din secolul al
XIll-lea, sa se vorbeascéd despre «cele sapte Taine»
(in greacd mysteria): Botez, Mirungere, Euharistie, Spo-
vedanie, Preotie, Nunta, Maslu. Aprofundind semnifi-
catia acestor Taine, vedem ci ele sunt tot atdtea aspecte
ale unei singure taine, Taina lui Hristos care este i Taina
Trupului Sau Inviat, Taina Bisericii Sale, Taina prezen-
tei lui Dumnezeu in mijlocul adunérii credinciosilor si,
prin ea, in lume. Aceastd Taind o trdim impartasindu-
ne din Dumnezeiasca Euharistie, care este tocmai co-
muniunea cu Taina lui Hristos si experienta a Tainei
Bisericii. Prin Botez si Mirungere, intrdm in adunarea
Euharisticad, devenind membrii ai Trupului lui Hristos.
Prin Taina Pocaiintei reintrdm in ea, atunci cand, prin
pécat, am iesit din ea. Prin Taina Cununiei noile familii
se integreaza in Trupul lui Hristos. Prin Taina Sfantului
Maslu, madularele bolnave isi regdsesc deplina partici-
pare la viata Trupului. In sfirsit, prin Taina Preotiei, prin
hirotoniile intru preotie, adunarea euharistica, Trupul lui
Hristos, se structureaza si se organizeaza. Pe scurt, toate
«Tainele» contribuie la plinatatea Tainei Euharistiei si se
incununeazi in ea; si toate nu sunt decat manifestarea
Unicei Taine a lui Hristos, trdind prin Sfantul Sau Duh
in Biserica.
«Tainele» nu sunt simple acte omenesti, ci ele sunt



CONCLUZIE 387

in mod esential, manifestari ale Cincizecimii, lucrari ale
Sfantului Duh, adeverind Cuvantul lui Hristos’ care «ne
face parte» de bogatiile de nepéatruns, ce se ascund in El
si care ne unesc in chip tainic cu Trupul Celui Inviat spre
a ne face partasi lucrarii Sale in lume.

«...Aceastd Taind mare este...dar eu spun in Hris-
tos si in Bisericay.

Astfel, cinstiti de catre Mantuitorul, cum sd nu
strigdm cu Apostolul: «Ca sunt incredintat ca nici moar-
tea, nici viata, nici stapanirile, nici cele de acum, nici
cele ce vor fi, nici puterile; nici indltimea, nici adancul
si nici o alta faptura nu va putea sa ne desparta pe noi de
dragostea lui Dumnezeu, cea intru Hristos lisus, Dom-
nul nostru» (Romani 8, 38-39).

72 {ntr-adevar, fiecare Taina se referd la un cuvant al lui Hristos sau
al Apostolilor Sai, iar acest cuvant serveste drept garantie, criteriu
obiectiv al lucrarii Sfantului Duh, care nu este dupa bunul plac al
ilumindrii unuia sau altuia, ci vine sa continue cuvintele Fiului:
«Mergeti, botezati-i in numele Tatilui si al Fiului si al Sfantului
Duh» (Botezul); «Punerea mainilor Apostolilor...» (Mirungerea);
«Luati, mancati Acesta este Trupul Meu...» (Euharistia); «Ceea ce
veti ierta pe padmant va fi iertat si in cer...» (Spovedania); «Barbatul
este capul femeii, asa precum Hristos este Capul Bisericii...» (Cu-
nunia); «Este cineva bolnav intre voi? Si cheme preotii Bisericii..»
(Sfantul Maslu); «Nu fi nepasator fata de harul care este intru tine
care ti s-a dat prin proorocie cu punerea mdinilor preotilor...» (Hi-
rotonia). Aceste cuvinte sunt necesare ca sd numim un act al Bise-
ricii drept «Taina lui Dumnezeu» §i s& vedem manifestarea marii
Taine a lui Hristos.






PARTEA A VII-A

A Doua Venire a
Domnului nostru Iisus
Hristos si viata viitoare

CUPRINS

INTRODUCERE/ 392

QAP. I: CELE DOUA VENIRI ALE DOMNULUI/ 394
In Vechiul Testament/ 394

1. Cartea lui Isaia (395); 2. Cartea profetului Daniel (397): a) Prima
vedenie (397), b) A doua vedenie (398); 3. Profetul Zaharia (399):
a) Mesia umil si patimitor (399), b) Hristos proslavit si atotputernic
(399).

In Noul Testament/ 399

CAP. II: ASTEPTAREA CELEI DE A DOUA VENIRI:
PRIVEGHEREA/ 401

CAP. III: SEMNELE PREMERGATOARE CELEI DE
A DOUA VENIRI/ 403

«Nu va ramane aici piatra peste piatra..»/ 403

«Vor veni multi in numele Meu care vor spune: Eu sunt
Hristos»/ 404

«Veti auzi de razboaie... foamete si cutremure»/ 405
«Va vor da pe voi spre asuprire si va vor ucide...»/ 405
«Inmultirea faradelegii...»/ 406

«Aceastd Evanghelie a Imparatiei se va vesti

in toata lumeay/ 407



«Intregul Israel se va mantui...»/ 409
«Mai intéi se va da pe fata omul nelegiuirii,
potrivnicul...»/ 410

CAP. IV: SFARSITUL LUMII SI FACEREA LUMII
CELEI NOI/ 413

L. Sférsitul lumii/ 413

In Vechiul Testament/ 413

In Noul Testament/ 414

II. Lumea cea noua/ 415

SIAP. V: INVIEREA MORTILOR/ 417
In Vechiul Testament/ 419
In Noul Testament/ 422

CAP. VI: TIMPUL LITURGIC/ 426

CAP. VII: VIATA IN MOARTE/ 429

Ce este moartea?/ 429

Omul dupéd moarte in Psalmi si Profeti/ 430
Moartea celor drepti in Cartea Intelepciunii/ 431
Viata vesnica in Noul Testament/ 432

CAP. VIII: JUDECATA/ 437

Dreptatea lui Dumnezeu in aceasta lume

si in cealaltd/ 437

Judecata lui Dumnezeu in Noul Testament/ 440
Judecata cea de pe urma/ 441

CAP. IX: O INCERCARE 5
DE ESHATOLOGIE ORTODOXA/ 445

CAP. X: RUGACIUNEA PENTRU MORTI
SI COMUNIUNEA SFINTILOR/ 452
Comuniunea sfintilor/ 455



CAP. XI: ADORMIREA MAICII DOMNULUI/ 459
Icoana Adormirii Preasfintei Fecioare Maria/ 459
Liturghia Adormirii Maicii Domnului/ 460

CAP. XII: IERUSALIMUL CERESC/ 462
In Vechiul Testament/ 464

In Noul Testament/ 468

In textele liturgice/ 470



INTRODUCERE

i iarasi va sd vind cu slava, s judece viii §i mortii,
(( a Carui Imparatie nu va avea sfarsit», proclamam
noi atunci cand rostim solemn Crezul: Cea de a doua
Venire a Domnului nostru lisus Hristos — Intoarcerea Sa
in slava la sfargitul lumii — si instaurarea imparitiei Sale,
aceasta e tema celei de a saptea si ultimei parti a Cate-
hismului nostru.

Atunci cand omul se gindeste la sfarsitul
veacurilor, el include, de bunid seama, in aceasta taina,
grija de propriul sdu destin, si problema devenirii sale
constituie intrebarea fundamentala: «Ce se va intimpla
cu mine atunci cand voi muri?» Tot omul se crede cen-
trul lumii dar pentru Revelatia biblica si, prin urmare,
pentru Traditia Bisericii sau Traditia apostolica', centrul
lumii nu este «eul», ci Acela care a zis: «Eu sunt Alfa
si Omega, inceputul si sfarsitul». Intrebarea careia i
raspunde Biblia este deci: «Ce se va peterece atuni cand
Hristos va reveni?».

Biserica traieste in asteptarea Intoarcerii Domnu-
lui Sau: sfarsitul lumii este, deci, plinirea, «Ziua Dom-
nului», «Cea de a doua Venire in Slavay, termeni care
implica o lume cu totul noua, despre care profetii Vechiu-

! Traditia Apostolica sau Sfanta Traditie este Cuvantul lui Dum-
nezeu pus in inima Apostolilor de Duhul Sfant si transmis tot de
Duhul Sfént congtiintei Bisericii, astfel incat acest Cuvént lucreaza
in Biserica. El se exprima printr-un stil de viata, gesturi, scrieri,
mod de a gandi, de a se ruga si de a actiona caracteristic Trupului
lui Hristos, al lui Hristos Care este Acelasi cand vorbeste in Sfinte-
le Scripturi si cAnd lucreaza in Biserica Sa.



lui Testament si autorii Celui Nou ne-au vorbit intr-un
limbaj adeseori simbolic, aflat uneori la limita a ceea ce
cuvantul omenesc este capabil sd exprime : multe teme se
intretaie-expresii ale diverselor traditii i revelatii care se
suprapun fara sa se excluda, rezultdnd din aceasta o vi-
ziune globala grandioasa, dar greu de descifrat, cum ar fi
desenul unei tapiserii ale carei numeroase fire intretesute
ar forma fiecare o figura originala. Crestinii, Insa, citesc
Scripturile ca pelerinii Emaus-ului, luminindu-le cu Lu-
mina cunostintei care vine din intilnirea cu Domnul, iar
atunci toate aceste teme se randuiesc in jurul intoarcerii
Sale. Asadar, in aceasta perspectiva centrald, vom studia
succesiv:

Cap. I: Cele doua veniri ale Domnului.

Cap. II: Asteptarea celei de a Doua Veniri:

privegherea.

Cap. III: Semnele premergéatoare celei

de a Doua Veniri.

Cap. IV: Sfarsitul lumii si facerea

lumii celei noi.

Cap. V: Invierea mortilor.

Cap. VI: Timpul liturgic.

Cap. VII: Viata in moarte.

Cap. VIII: Judecata.

Cap. IX: Un eseu despre eshatologia ortodoxa.

Cap. X: Rugaciunea pentru morti

si comuniunea Sfintilor.

Cap. XI: Adormirea Maicii Domnului.

Cap. XII : Ierusalimul ceresc.



CAPITOLUL |

CELE DOUA VENIRI ALE DOMNULUI

A) IN VECHIUL TESTAMENT

Am putea avea impresia, citind anumite pasaje
din Vechiul Testament, indeosebi Cartea lui Isaia, ci e
vorba de o singura Venire a lui Mesia, Care ar inaugura
deindaté o era a pacii, a dreptitii, a slavei si a fericirii:
«O mladita va iesi din tulpina lui lesei (tatal lui David)...
Ci va judeca pe cei sdraci intru dreptate... cu suflarea
buzelor Lui va omori pe cel fara de lege... lupul va locui
laolalta cu mielul... in vizuina sarpelui otravitor copilul
abia intarcat isi va intinde méana. Nu va fi nici o nenoro-
cire si nici un prapad in tot muntele Meu cel Sfant! Ca tot
pamantul este plin de cunostinta si de temerea lui Dum-
nezeu... Si in vremea aceea, Mladita cea din radécina lui
lesei... si sdlasul Ei va fi plin de slavay (Isaia 11, 1-10).
Mai departe:

«S1 Domnul Savaot va pregiti in muntele acesta
pentru toate popoarele un ospat (...) El va inlatura moar-
tea pe vecie! $i Domnul Dumnezeu va sterge lacrimile
de pe toate fetele si rusinea poporului Sdu o va indeparta
de pe pamant. Si se va zice, in ziua aceea: latda Domnul,
in Care am nadajduit, sd ne bucuram si sd ne veselim de
mantuirea Lui (Isaia 25, 6-9).

Copilul: Mesia a venit acum doud mii de ani si, cu
toatea acestea, suntem departe de a vedea ca lupul se joaca cu



CELE DOUA VENIRI ALE DOMNULUI 395

mielul, cd moartea a disparut, vedem oameni rai si puternici
ca oprima pe cei slabi, ca violenta se dezlantuie si cad mortii
umplu cimitirele...

Batranul: Da, din nefericire, este adevarat, vai!
Agteapta, insd, putin ! Tu stii ¢ noi citim intotdeauna in Bi-
blie Vechiul Testament in lumina a ceea ce ne-a descoperit
Hristos. O astfel de citire a Cartii lui Isaia, dar si a unor pasaje
asemanatoare din cartile lui Daniel, Zaharia sau Maleahi, ne
lasd sa intrezarim ca in frazele pe care tocmai le-am citit, in
aceasta viziune globali a erei mesianice, e un fel de telesco-
pie in doua planuri succesive: atunci cand se vad de foarte
departe doi munti, situati in realitate la o mare departare unul
de celalalt, ei apar amandoi pe acelasi plan; daca ne apropiem,
observam in momentul in care suntem langa cel dintai, ca al
doilea este incd departe, in spatele lui. Tot astfel, la profeti
se pot deosebi doua aspecte, doar in aparentd contradicto-
rii, ale venirii lui Mesia; aceasta contradictie dispare daca
le consideram ca raportandu-se la doua veniri succesive ale
Aceluiasi Mesia.

Noi nu mai citim textele Vechiului Testament cu
«valul» pe care il aveau inca pe inima lor cei care il citeau
fara sa fi recunoscut in lisus pe Mesia. In Hristos acest vil
dispare. Numai prin convertirea la Domnul, valul cade (2 Co-
rinteni 3, 14-16).

1. Cartea lui Isaia

a) Pe de o parte, cartea lui Isaia il descrie pe Me-
sia ca pe un Rob patimitor, batjocorit, umilit: «Precum
multi s-au spdimantat de El — asa de schimonosita ii era
infatisarea Lui, si chipul Lui atat de fard de aseménare cu
oamenii — El fusese stridpuns pentru pacatele noastre si
zdrobit pentru faradelegile noastre... prin suferintele Lui,
Dreptul, Sluga Mea, va indrepta pe multi, si farddelegile
lor le va lua asupra Sa. Cu cei facatori de rele a fost
numarat. Ca El a purtat faradelegile multora si pentru
cei pacatosi Si-a dat viata» (Isaia 52, 14; 53, 12).



396 A DOUA VENIRE A DoMNuLUI NOSTRU l1sus HrisTos

b) Pe de alta parte, aceeasi carte a lui Isaia il descrie
pe Mesia venind cu slava, Slava lui Dumnezeu Insusi. E
vorba de un pasaj (Isaia 35, 1-10) la care chiar lisus face
aluzie atunci cand ucenicii lui Ioan Botezitorul, aflat in
inchisoare, il intreaba daca El este cu adevarat «Cel ce
trebuie sa vind» (Matei 11, 2-6), text pe care Biserica
il citeste in ziua Bobotezei, in momentul binecuvantarii
apelor: «Veseleste-te pustiu insetat, sa se bucure pustiul;
ca si crinul sd infloreasca. Si va inflori si se va bucura
pustiul lordanului si marirea Libanului se va da Lui si
cinstea Carmelului; i poporul meu va vedea slava Dom-
nului, stralucirea Dumnezeului nostru... Ziceti celor slabi
la inima si la cuget: intariti-va §i nu va temeti. lata Du-
mnezeul nostru!... El va veni si ne va mintui. Atunci se
vor deschide ochii celor orbi... Atunci va sari schiopul ca
cerbul?... izvoarele de apa vor curge in pustiu si paraie in
pamant insetat...» (Isaia 35, 1-10).

Copilul: Intr-adevar, aceste doua pasaje redau
despre Mesia doua imagini cu totul contradictorii...

Batranul: Ele nu sunt contradictorii, daca
aplicam primul dintre aceste texte celei dintéi veniri a
lui Mesia, Care anuntd Imparatia lui Dumnezeu unei
lumi dugmanoase: «in lume era... dar lumea nu L-a cu-
noscut. Intru ale Sale a venit, §i ai Sai nu L-au primit...
Si lumina lumineaza in intuneric §i intunericul nu a cu-
prins-o» (Ioan 1, 5-11). Cel de al doilea text se referd la
cea de a doua Venire pe care Domnul lisus o anunta El
Insusi, atunci cdnd va spune ci va reveni in slava. Era
mesianicd inaugurata prin Intrupare are nevoie pentru a
se implini de conlucrarea oamenilor: Aceasta se numesgte
sinergie. Oamenii, unindu-se printr-o credintd lucratoare
cu Mantuitorul rastignit si inviat, vor pregati aceasta a

2 Vindecdrile minunate pe care Domnul lisus le-a savarsit in cursul
celei dintdi Veniri, sunt tot atitea semne premergitoare ale slavei
pe care El o va arata atunci cdnd va veni la sfirsitul veacurilor.



CELE DOUA VENIRI ALE DOMNULUI 397

Doua Venire, biruinta definitivd a dreptatii si a vietii
asupra raului si a mortii: lupul si mielul vor fi atunci in
armonie...

2. Cartea Profetului Daniel

Aceasta Carte ne face sd intrevedem cele doua
Veniri ale lui Mesia.

a) Intr-o primd vedenie, un vis alegoric al regelui
Nabucodonosor® interpretat de prooroc, aflim imaginea
stranie a pietrei care se mareste si se intinde. Era o sta-
tuie imensa, stralucitoare si de o infatisare ingrozitoare;
capul sdu era din aur fin, pieptul si bratele din argint,
pantecele din bronz, gambele din fier, picioarele in parte
din fier si in parte din lut. Dintr-o data, fara s-o fi atins
vreo mand, o piatra se desprinse, lovi statuia la picioare
si o sfarama: fier, bronz, argint, aur se imprastiara fara
sa lase urme. Piatra deveni un munte mare, care cuprinse
intreg pamantul (Daniel 2, 31-36).

Daniel, interpretand visul, vede in cele patru ele-
mente care compuneau statuia, succesiunea a patru mari
regate. Ultimul regat, acela simbolizat de picioare, e un
regat dezbinat, avand in el putere si slabiciune. Piatra e
si ea un regat, dar spre deosebire de celelalte, acest re-
gat este ridicat de Dumnezeu din cer. Daniel precizeaza:
«Acest Regat nu va fi nimicit niciodata; el nu va fi trecut
la alt popor; el va nimici toate celelalte regate si singur el
va ramane in veci» (Daniel 2, 44).

Aceastd piatrd simpla care se desprinde fara sa
fi fost atinsd de mana omeneasca, dar care face tandari
imensa statuie, sa remarcam in treacat aspectul pertur-

* Nabucodonosor a fost rege al Babilonului (604-562 i. Hr.), cu-
cereste Ierusalimul in anul 587 si-i duce pe evrei in robie, unde
vor raméne pina in anul 538, cand Cyrus, cuceritorul persan, le va
ingadui si se intoarca la lerusalim.



398 A poua VENIRE A DoMNuULUI NOSTRU lisus HrisTos

bator, ca si nu spunem subversiv, al Imparatiei lui Du-
mnezeu care loveste in puterile acestei lumi, cuprinde
in chip progresiv intreg pamantul, nimicind unul dupa
altul, toate regatele pamantesti: anticipare a procesului
istoric declansat prin venirea lui Mesia. Noi citim acest
pasaj in Ajunul Craciunului deorece Biserica vede in el
vestirea primei Veniri a lui Mesia, inaugurand Imparitia
Sa in aceastd lume: «Fecioara, munte netdiat, o Piatra pe
care nici 0 mana n-a desprins-o, s-a desprins din tine,
aceasta este Piatra cea din capul unghiului, Hristos, care
reuneste firile despartite...» (Oda 9, glasul 1V, Utrenia
Craciunului). Acest imn ne ajutd si descoperim intr-o
singura fraza ca muntele lui Daniel prefigureaza pe Mai-
ca Domnului. Piatra este imaginea lui Hristos, nascut
din Fecioara, fara interventia unui tata trupesc. Aceasta
piatrd este de asemenea piatra din capul unghiului din
Psalmul 117, 22, pe care n-au luat-o in seama ziditorii si
pe care se sprijina intreg edificiul. Ea este inca si piatra
pretioasa descoperita lui Isaia ca, fundamentald, pe care
Sfantul Petru, in prima sa Epistola (1 Petru 2, 4-7) recu-
noscand in ea pe Hristos, o numeste «Piatra vie».

b) Cea de a doua vedenie. in capltolul 7 al
aceleiasi Carti a lui Daniel, proorocul scrie: «Privit-am
in vedenia de noapte i iatd pe norii cerului venea cineva
ca Fiul Omului si El a inaintat pana la Cel Vechi de zile
si a fost dus in fata Lui. Si Lui i S-a dat stapanirea, slava
si impdratia, si toate popoarele, neamurile i limbile {i
slujeau Lui. Stapanirea Lui este vesnica®, stapanire care
nu va trece, iar imparétia Lui nu va fi nimicita niciodatéd»
(Daniel 7, 13-14). Este evident cd e vorba de aceeasi
1mparat1e dar 1mparatul apare «venind pe norii cerului»
si se prezinta in fata tronului Tatédlui Ceresc (Cel Vechi

4 Verset citat de arhanghelul Gavriil la Bunavestire in fata Fecioa-
rei Maria si reluat in Simbolul credintei (Crez): «A Carui impératie
nu va avea sfargit.



CELE DOUA VENIRI ALE DOMNULUI 399

de zile). Hristos Insusi isi va aplica aceasta profetie spre
a anunta reintoarcerea Sa in Slava (Matei 24, 30) si o va
cita Tnaintea lui Caiafa (Matei 26, 64), provocand astfel,
condamnarea Sa la moarte pe motiv de blasfemie.

3. Profetul Zaharia

El il descrie pe Mesia cand umil si patimitor, cand
atotputernic §i plin de slava.

a) Umil si patimitor: «latd imparatul tau vine la
tine smerit §i cilare pe asin, pe manzul asinei» (9, 9).
Sfantul Evanghelist Ioan (12, 16) ne spune céd ucenicii
lui Iisus dupa Invierea Sa «si-au adus aminte ca acestea
erau scrise pentru El si ca acestea I le-au facut Luiy, in
Duminica Floriilor, atunci cand El Si-a facut intrarea in
Ierusalim. Profetul Zaharia scrie in cartea sa in cap. 12,
10-12: «Ei isi vor atinti privirile inspre Mine, pe Care ei
L-au strapuns si vor face plangere asupra Lui, cum se
face pentru un fiu unul nascut si-L vor jeli ca pe cel Intai
nascut. In ziua aceea, va fi plangere mare in lerusalim, si
tara se va jelui...»

b) Dimpotriva, in cap. 14, Zaharia ne descrie pe
Hristos proslavit si atotputernic: «In vremea aceea se vor
sprijini picioarele Lui pe Muntele Maslinilor, care este in
fata Ierusalimului, la rasarit; iar Muntele Maslinilor se
va crapa in doud...Atunci va veni Domnul Dumnezeul
meu si toti sfintii impreuna cu El... nu va fi nici zi, nici
noapte... Si va fi Domnul imparat peste tot pimantul; in
vremea aceea va fi Domnul unul singur si tot asa si nu-
mele Sau unul singur...»

B) IN NOUL TESTAMENT

De la Prima Sa Venire Mesia, profeteste cea de a
Doua Venire a Sa: «...Si vor vedea pe Fiul Omului venind



400 A poua VENIRE A DoMmNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

pe norii cerului, cu putere si cu slava multa. Si va trimite
pe ingerii Sai, cu sunet mare de trdmbita si vor aduna
pe cei alesi ai Lui din cele patru vanturi, de la marginile
cerurilor pana la celelalte margini» (Matei 24, 30-31;
Marcu 13, 26-27; Luca 21, 27).

Sfantul Apostol Pavel, in prima dintre toate epis-
tolele sale, le scria din Corint credinciosilor din Tesalo-
nic, in anul 51, amintindu-ne aceasta fagaduinta a Dom-
nului: «Jatd, aceasta va spunem, dupa cuvantul Dom-
nului, ca noi cei vii, care vom fi rdmas pana la venirea
Domnului, nu vom lua inaintea celor adormiti. Pentru
ca insusi Domnul, intru porunci, la glasul arhanghelului
si intru trdmbita lui Dumnezeu, Se va pogori din cer, si
cei morti intru Hristos vor invia intdi» (1 Tesaloniceni
4, 15-16). «Cici precum fulgerul iese de la rasarit si se
aratad pana la apus, asa va fi si venirea Fiului Omului»
(Matei 24, 27).

In legatura cu momentul venirii, nimeni nu
cunoaste nici ziua, nici ora, nici chiar ingerii din cer
nici chiar Fiul Omului, ci numai Tatal (Matei 24, 36). De
aceea lisus ne spune: «Privegheati», si, folosind o ima-
gine puternica: «Ziua Domnului va veni ca un hot in tim-
pul noptii: privegheati ca nu stiti in care zi vine Domnul
nostru» (Matei 24, 42-44; 2 Petru 3, 10).



CAPITOLUL Il

ASTEPTAREA CELEI DE-A DOUA
VENIRI: PRIVEGHEREA

isus invata ca atitudinea fundamentald a celui cre-
dincios este privegherea. Privegherea inseamna a
fi pregdtit pentru Imparitie, gata pentru a-L primi pe
Domnul. In parabola celor zece fecioare, despre care
am vorbit, in legatura cu Biserica ca Mireasa a lui Hris-
tos’, fecioarele intelepte «privegheazay, fiind in trezvie
si atente sd nu se termine untdelemnul in candelele lor,
adica lucrarea Sfantului Duh in inimile lor. lisus ne-a
mai lasat si o alta pilda semnificativa, cea a slugii credin-
cioase pe care stapanul sdu o gaseste treaza, atunci cand
soseste la o ord neasteptata. Biserica a reluat in cantéarile
solemne ale Utreniilor din zilele de Luni, Marti si Mier-
curi din Sdptdmana Patimilor, temele acestor parabole.
In aceste cantari, sufletul fiecarui credincios cauti sa se
identifice cu fecioarele intelepte si cu sluga treaza.
Aceasta stare de «veghe» este, deci, mai mult
decit ceea ce desemndm in mod obisnuit prin acest cu-
vant, in opozitie cu starea de somn obignuit. Aceastd
«veghe» pe care ne-o cere lisus se inrudeste cu aceea
a santinelei, atentd la cele mai neinsemnate semne care
ar arita prezenta dusmanului. Ea este conditia luptei
«duhovnicesti» §i se opune, asadar, somnului spiritual
in care omul se lasa antrenat de evenimente, intr-o viata

5 A se vedea Partea a VI-a.

26



402 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRisTOS

autumatizat ce se desfasoara ca intr-un vis. Intr-o astfel
de stare de absentd, de «somnambulism», impéaratia nu
creste in noi; astfel, adresandu-se credinciosilor din Efes,
Apostolul Pavel, interpretand pe Isaia (26, 19), spune:
«Desteapta-te, cel ce dormi si te scoald din morti si te va
lumina Hristos» (5, 14).

Sfantul Pavel ne indeamna «Rugati-va neincetat»
(1 Tesaloniceni 5, 17). Este unmod de ardaspunde indemnu-
lui Domnului: «Privegheati !». O traditie duhovniceasca
ortodoxd leaga privegherea de rugiciunea neincetata.
Aceasta traditie este ilustratd in Povestirile unui Pele-
rin rus, in care un tdran simplu, ajuns hoinar, isi pune
o singura intrebare, in care se concentreazd intreaga
noima a vietii sale: Ce inseamna: «Rugati-va neincetat»?
Tot insistand cu incdpatanare, pelerinul afla raspunsul in
invdtatura despre rugaciunea neincetata care curge, nu de
pe buze, ci din inim4, in repetare neobosita a numelui lui
Iisus. Aceasta este «rugdciunea inimii» sau «rugaciunea
lui lisus», care poate lua aceasta forma: «Doamne lisuse
Hristoase, milueste-ma pe mine, pacatosul».

Atunci cand membrii Bisericii trdiesc in iu-
bire reciproca, in iertare, in impécare si in smerenie,
ei se comporta ca «fii ai luminii» (Ioan 12, 36). Ei nu
se multumesc sd arate ca noaptea e pe sfarsite si Ziua
Domnului este aproape (Romani 13, 12), ci ei se grabesc
si anticipeazd venirea acestei Zile (2 Petru 3, 12),
manifestandu-si vigilenta lor.



CAPITOLUL Il

SEMNELE PREMERGATOARE CELEI
DE A DOUA VENIRI

A
Indemna;i de Domnul sa se pregéteasca pentru reintoar-
cerea Sa, ucenicii ii cer cu insistenta lamuriri : «Spune
noud cand vor fi acestea si care este semnul venirii Tale
s al sfarsitului veacului?» (Matei 24, 4; Marcu 13, 4 si
Luca 21, 7). Refuzand sé le indice o data, Domnul nostru
lisus Hristos le destainuie totusi semnele premergatoare,
care pe masurd ce se produc, confirma Cuvantul Sau,
reinsufletesc credinta noastra, ne reamintesc iminenta
permanentd a Venirii Mirelui, a Acestui Mire Care in-
tarzie sa vina, dar care totusi va veni cand te astepti cel
mai putin. Vom enumera aceste semne in ordinea Evan-
gheliei de la Matei. Unele dintre aceste semne ne-au fost
date in cursul istoriei, altele sunt inca de asteptat. Nu se
poate vorbi, asadar, de o ordine cronologica.

a) «Nu va ramdne aici piatrd peste piatrd..»
in fata frumusetii impresionante a Templului din
Ierusalim, de curadnd reconstruit de catre Aregele Irod®,
si ca raspuns la admiratia ucenicilor — «Invétatorule,
priveste ce pietre frumoase si ce cladiri marete!» (Mar-
cu 13, 1) — Domnul pomeneste sfarsitul lumii si cea de
a doua Venire a Sa: distrugerea Templului si a cetatii

¢ Lucrarile, incepute in jurul anului 19 i.Hr., duraserd 46 de ani,
vezi loan 2, 20.



404 A poua VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRisTOS

lerusalimului va constitui primul semn premergator
al sfarsitului: «Vedeti toate acestea? Adevirat graiesc
voud. Nu va rdmane aici piatrd pe piatrad care si nu se
risipeasca» (Matei 24, 2). Si de asemenea: «lar cand veti
vedea lerusalimul inconjurat de osti, atunci sa stiti cd s-a
apropiat pustiirea lui. Atunci cei din Iudeea sa fugi la
munti si cei din mijlocul lui si iasi din el si cei de prin
tarini sd nu intre in el. Caci acestea sunt zilele razbunarii,
ca sd se implineasca toate cele scrise. Dar vai acelora ce
vor avea 1n pantece si celor care vor alapta in acele zile!
Céci va fi In tard mare stramtoare $i manie impotriva
acestui popor. Si vor cadea de ascutigul sabiei si vor fi
dusi robi la toate neamurile si lerusalimul va fi cilcat
in picioare de neamuri, pana ce se vor implini vremile
neamurilor» (Luca 21, 20-24).

Aceasta profetie avea sd se implineascd patru-
zeci de ani mai tarziu, atunci cand in august-septembrie
anul 70, imparatul roman Titus a asediat Ierusalimul si
a incendiat Templul. Locuitorii au fost omorati, vanduti
sau condamnati la munci fortate. Ucenicii lui Iisus,
aducandu-si atunci aminte de cuvintele Domnului, au
vazut in aceasta primele semne premergétoare ale Ve-
nirii Sale intru slava: distrugerea Ierusalimului ramine
simbolul sfarsitului lumii, de aceea ne simtim implicati in
evenimentele care se desfasoara in Tara Sfanta: «Mama!
va zice Sionului tot omul, céici fiecare s-a nascut in el»
(Psalmul 86, 4).

b) «Vor veni multi in numele meu care vor spune:
eu sunt Hristos»

«Luati aminte sd nu va amageasca cineva. Caci
multi vor veni in numele Meu zicand: Eu sunt Hristos, si
pe multi ii vor amagi» (Matei 24, 5; Marcu 13, 6; Luca
21, 8). Istoria a cunoscut deja falsi hristosi si va mai
cunoaste si altii. Numai traind in Biserica ne vom feri de



SEMNELE PREMERGATOARE CELEI DE-A DOUA VENIRI 405

a cadea sub puterea lor seducitoare, iluzorie.

¢) «Veti auzi de razboaie... foamete §i cutremurey»
«$i veti auzi de razboaie si de zvonuri de rizboaie;
luati seama, nu va speriati, cici trebuie si fie toate, dar
incd nu este sfargitul. Céci se va ridica om peste om si
imparatie peste imparatie si va fi foamete §i ciuma si cu-
tremur mare pe alocuri, dar toate acestea sunt inceputul
durerilor» (Matei 24, 6-8; Marcu 13, 7-8; Luca 21, 8-11).

d) «Va vor da pe voi spre asuprire si vd vor ucide...»

«Atunci va vor da pe voi la asuprire §i va vor uci-
de si veti fi urati de toate neamurile din pricina numelui
Meu. Atunci multi se vor sminti §i se vor vinde unii pe
altii; si se vor uri unii pe altii» (Matei 24, 9-10)... «Luati
seama la voi ingiva. Ca va vor da in adunari si veti fi
batuti in sinagogi i veti sta inaintea conducatorilor §i
a regilor, pentru Mine, spre marturie lor» (Marcu 13,
9)... «Puneti deci in inimile voastre sd nu ganditi de
mai Inainte ce veti raspunde; caci Eu va voi da gura si
intelepciune, careia nu-i vor putea sta impotriva nici sa-i
raspunda toti potrivnicii vostri. Si veti fi dati si de parinti
si de frati si de rudenii si de prieteni i pe unii dintre voi
va vor ucide, si veti fi urati de toti, pentru numele Meu.
Si pér din capul vostru nu va pieri. Prin rabdarea voastra
va veti mantui sufletele voastre» (Luca 21, 4-19). Aceste
cuvinte, care se leaga cu cele ale Fericirilor: «Fericiti veti
fi cand vor ocari si vor lepadda numele vostru... Bucurati-
va ca, iatd, plata voastra multa este in ceruri...» (Luca
6, 22-23), au dat martirilor primelor trei veacuri ale erei
crestine, curajul sa reziste la prigoniri si si ude Biserica
cu singele lor preascump, pani la convertirea imperiului
roman, in intregimea lui. Apoi, prigonirile au aparut in
tarile in care propovaduiau misionari, iar in zilele noastre
prigonirile izbucnesc cu o intensitate noud, in numeroase



406 A DOUA VENIRE A DoMnuLUT NOSTRU Tisus HRISTOS

tari, mult timp socotite ca fiind crestine. Astfel, Biseri-
ca trebuie sa se pregateasca sa infrunte neopaganismul
contemporan, monstru rece, ingrozitor prin eficacitatea
tehnicilor si stiintei lui puse in sluyjba setei de putere si
de huzur.

e ((fnmulgirea Sfaradelegii...»

Un optimist naiv isi inchipuie ca oamenii devin
mai buni, cu fiecare generatie, ca §i cum progresul moral
ar merge in pas cu progresul stiintelor.

Domnul, dimpotriva, ne avertizeazd cad inain-
te de Venirea Sa intru slavd, «din pricina inmultirii
faradelegilor’, iubirea multora se va raci» (Matei 24,
12)... «Céci va fi atunci stramtorare mare, cum n-a fost
de la inceputul lumii pdna acum si nici nu va mai fi. Si
de nu s-ar fi scurtat acele zile, n-ar mai scipa nici un
trup; dar, pentru cei alesi se vor scurta acele zile» (Ma-

“tei 24, 21-22). Chiar Domnul lisus pune intrebarea: «Fiul
Omului, cand va veni, va gési oare credinta pe pimant?»
(Luca 18, 8).

Sfantul Pavel, scriindu-i lui Timotei reia aceasta
vestire a incercarilor viitoare: «Si aceasta sa stii ca, in
zilele din urma, vor veni vremuri grele, ca vor fi oame-
ni iubitori de sine, iubitori de argint, ldudarosi, trufasi,
neascultatori de parinti, nemultumitori, fara smerenie,
fara cucernicie, lipsiti de dragoste, neinduplecati, cleve-
titori, neinfranati, cruzi, neiubitori de bine, vanzatori,
necuviinciosi, ingdmfati, iubitori de desfatari mai mult
decét iubitori de Dumnezeu, avand infatisarea adeviratei
credinte, dar tagaduind puterea ei. Departeaza-te si de
acestia» (2 Timotei 3, 1-5).

Astfel, asistam la dezlantuirea orgoliului, necre-
dintei, la o crestere a delicventei si a criminalitatii, la

" Inechitate, faradelege = conduita potrivnica Legii lui Dumnezeu,
echitatii si dreptitii.



SEMNELE PREMERGATOARE CELE! DE-A DOUA VENIRI 407

crime colective comise de state, la folosirea sistematica,
monstruoasd, satanicd a torturii de cétre guverne
apartindnd unor orientari politice dintre cele mai di-
verse. Sd nu ne lasdm nici intimidati, nici descurajati;
dimpotriva, sa rezistim cu atdt mai mult curaj si tena-
citate, cu cat Domnul ne-a pregitit sa infruntam aceste
incercari, vestindu-ni-le, ingdduindu-ne astfel sa le dis-
cernem ca un semn al iminentei Sale intoarceri: cu céat
mai mult se manifestd cel rdu, cu atdt mai mult trebuie
sa ramanem credinciosi: «Cel ce va ribda pana la sfarsit,
acela se va mantui» (Matei 24, 13).

J) «Aceastd Evanghelie a fmpdrd,tiei se va vesti
in toatd lumea»

«Si se va propovadui aceasta Evanghelie (in
greacd evangelion) a impﬁré;iei in toatd lumea spre
marturie la toate neamurile si atunci va veni sfarsitul»
(Matei 24, 14).

Nu numai pentru a rodi in inima celor ce au auzit-
o, aduce Domnul Evanghelia, ci si spre a fi vestita tuturor
neamurilor inainte de intoarcerea Sa. Acesta e motivul
pentru care Domnul a trimis cate doi dintre ucenicii Sai
inaintea Sa, in toate orasele si in toate locurile unde El
Insusi avea sa mearga, spunandu-le :

«Secerisul este mult, dar lucratorii sunt putini,
rugati, deci, pe Domnul secerigului sa scoatd lucrétori
la secerisul Sau. Mergeti: iatd, Eu va trimit ca pe niste
miei in mijlocul lupilor. Nu purtati pungi, nici traista,
nici incaltdminte; si niménui sa nu dati binete pe cale. Iar
in orice casi veti intra, intdi ziceti: Pace casei acesteia. Si
de va fi acolo un fiu al pacii, pacea voastra se va odihni
peste el, iar de nu, se va intoarce la voi. Si in aceasta casa
ramaneti, mincand si band cele ce va vor da, cici vred-
nic este lucritorul de plata sa. Nu va mutati din casd in
casd. Si in orice cetate veti intra §i va vor primi, mancati



408 A Dpoua VENIRE A DomnuLUI NOsSTRU lisus HRisTOS

cele ce va vor pune inainte. Si vindecati pe bolnavii din
casi si ziceti-le: S-a apropiat Imparatia lui Dumnezeu»
(Luca 10, 1-9).

Era in vremea cand lisus Insusi predica printre
iu-det, caci se cuvenea ca imparatia si fie vestita mai in-
tai lui Israel. lisus 1i trimite, agadar, pe ucenici in Iudeea
s1 in Galileea, inaintea Lui. El ii trimite cu mainile goale
ca pe niste nevinovati, fard aparare; nigte nebuni dupa
Dumnezeu, care nu au nimic decat Cuvantul roditor spre
a-] raspandi in vederea unui seceris viitor.

Totusi, ajuns la capétul propovaduirii Sale, atunci
cand aproape totul este implinit si cdnd Crucea avea
sd se 1nalte indata, inaintea ultimei Sale privegheri pe
Muntele Maslinilor, Iisus spune ucenicilor: «Cand v-am
trimis fard punga si fara traista si fara incaltaminte, ati
avut lipsa de ceva? lar ei au zis: De nimic. Iar El le-a zis:
Acum insa cel care are pungé si o ia, tot asa si traista,
si cel care nu are sabie sd-si vanda haina si sd-si cumpe-
re. Céci va spun ca trebuie si se implineascd cu Mine
Scriptura aceasta: Si cu cei fard de lege s-a socotit»
(Luca 22, 35-37).

De ce aceasta schimbare, de ce aceastd brusca
punere in garda a ucenicilor contra ostilitdtilor ce aveau
sd le intdmpine? Cu toate ca lisus nu o spune explicit,
este vorba de o propovaduire extinsa la toate neamurile
pamantului, potrivit Scripturilor. Evaghelia a fost vestita
poporului iudeu, dar acesta in totalitatea lui, nu L-a
inteles. in Prologul lui Ioan citim: «Cuvantul era Lumina
cea adevarata Care, venind in lume, lumineaza tot omul.
In lume era si lumea prin El s-a facut, dar lumea nu L-a
cunoscut. Intru ale Sale a venit si ai Sai nu L-au primit»
(Ioan 1, 9-11). Crucea este urmarea acestui refuz: va tre-
bui ca lisus si fie «indltat de pe piméant» pe lemn pentru
ca El «sa-i atraga pe toti la Sine» (loan 12, 32). Atunci,
indata dupa Invierea Sa, El poate spune ucenicilor Sai:



SEMNELE PREMERGATOARE CELEI DE-A DOUA VENIRI 409

«imi veti fi Mie martori in lerusalim si in toatd Iudeea
si in Samaria §i pana la marginile pamantului» (Faptele
Apostolilor 1, 8). «Drept aceea, mergand invitati toate
neamurile, botezindu-le in numele Tatilui si al Fiului
si al Sfantului Duh, invatandu-le sa pazeasca toate cate
v-am poruncit voua. Si iata, Eu sunt cu voi in toate zilele,
pana la sfarsitul veacului» (Matei 28, 19-20). Totusi, Ii-
sus stie cd, dacd «ai Sii», adicd poporul pregatit de Du-
mnezeu sd-L primeasca, s-au impotrivit Cuvantului Sau,
cu atat mai mult lumea se va impotrivi Evangheliei. El
previne pe ucenicii Sai cd evanghelizarea va fi o lupta
aspra: «Imparatia cerurilor se ia prin staruinta si cei care
se silesc pun méana pe ea» (Matei 11, 12).

Dupa doudzeci de veacuri de evanghelizare,
Vestea cea Buna a ajuns cu adevidrat pana la capatul
pamantului, dar lumea continud sd se impotriveascd. Nu
numai lumea exterioard, ci i lumea interioard, lumea
noastrd, astfel, numai cei ce se silesc si infrunta lupte
pentru Cruce, prin moartea egoismului §i a omului cel
vechi, vor putea s cucereasca Imparatia lui Dumnezeu.
Crucea Mantuitorului se 1naltd intre cele Doua Veniri
ale Sale si raimane semnul permanent al luptei impotriva
raului, lupta la care ucenicii Celui Rastignit si inviat sunt
chemati sa se alature spre a grabi Ziua intoarcerii si a
biruintei Sale.

g) «Intregul Israel se va méntui...»

«lerusalimul va fi célcat in picioare de neamuri,
pana ce se vor implini vremurile neamurilor» ( cei care
nu sunt evrei) (Luca 21, 24), ceea ce lasa sa se intrevada o
intoarcere a lui Israel la imparatie. Acest cuvant al Dom-
nului este lamurit de citre Apostolul Pavel in Epistola
catre Romani: «Pentru ca nu voiesc, fratilor, ca voi sd nu
stiti taina aceasta..., ca impietrirea s-a facut lui Israel in
parte, pani ce va intra tot numarul paganilor. $i astfel,



470 A DOUA VENIRE A DoMNuLUI NOSTRU lisus HRisTOS

intregul Israel se va mantui, precum este scris: Din Sion
va veni [zbavitorul» (Romani 11, 25-29).

Atunci cand Evanghelia va fi vestita lumii intregi,
iar in zilele noastre, putem avea impresia ca acest lucru
aproape cd s-a implinit, cel putin intr-un plan orizontal si
geografic, «vremea neamurilor» va trece si Sfantul Pa-
vel ne lasa atunci sa intrezirim «primirea evreilor» in
Biserica: «$i astfel intregul Israel se va méntui», precum
este scris: «Din Sion va veni Izbavitorul» (Romani 11,
26).

h) «Mai intdi se va da pe fatd omul nelegiuirii...
potrivnicul...»

Ultimul semn care va precede sfarsitul lumii,
Antihristul, va constitui apogeul, punctul culminant al
acestei inmultiri a faradelegilor, a nelegiuirii despre care
am vorbit.

Daca lisus n-a intrebuintat cuvantul Antihrist,
El a facut aluzie la el, reamintind proorocia lui Daniel:
«Deci, cand veti vedea urdciunea pustiirii ce s-a zis prin
Daniel proorocul, stand in locul cel sfant... atunci cei din
Tudeea sa fuga la munti» (Matei 24, 15-16). Sfantul Pavel
precizeaza si el in cea dintéi Epistola catre Timotei: «Du-
hul Sfant vorbeste lamurit ca, in vremea de apoi, unii se
vor depdrta de la credintd ludnd aminte la duhurile cele
ingelatoare si la invataturile celor care intru faradelege
graiesc minciuni si care sunt infierati in cugetele lor...»
(1 Timotei 4, 1-2), dar mai ales in cea de a doua Epistola
citre Tesaloniceni: «in privinta venirii Domnului nos-
tru lisus Hristos si a adunarii noastre impreuna cu El,
va rugam, fratilor, sd nu va clatinati degraba in mintea
voastra, nici si va spaimantati, nici de duh proorocesc,
nici de vorba, nici de vreo scrisoare ca pornita de la noi,
cum ca ziua Domnului a sosit. Sd nu va ameteasca nime-
ni cu nici un chip, cd ziua Domnului nu va sosi pana ce



SEMNELE PREMERGATOARE CELEI DE-A DOUA VENIRI 4717

mai intdi nu va veni lepadarea de credinta (apostazia)®
si nu se va da pe fatd omul nelegiuirii, fiul pierzarii, Po-
trivnicul, inédltdndu-se mai presus de tot ce se numeste
Dumnezeu sau e facut pentru inchinare, asa incat sa se
aseze el 1n Biserica lui Dumnezeu si pe sine si se dea
drept Dumnezeu... Atunci se va aréata cel fara de lege, pe
care Domnul lisus il va ucide cu suflarea gurii Sale si il
va nimici cu stralucirea venirii Sale. Iar venirea aceluia
va fi prin lucrarea lui satan, insotita de tot felul de pu-
teri si de semne §i de minuni mincinoase, si de amagiri
nelegiuite pentru fiii pierzarii, fiindca n-au primit iubirea
adevarului, ca ei sa se mantuiascd» (2 Tesaloniceni 2,
1-10).

Acesta este Fiara care ne este descrisi in
Apocalipsa: «...S1 tot paméntul minunat se uita dupa
fiara... si s-a dat ei gura sa graiasca semetii si hule... si
si-a deschis gura sa spre hule asupra lui Dumnezeu... Si
1 s-a dat sa faca razboi cu sfintii i sa-i biruiasca si i s-a
dat ei stapanire peste toatd semintia si poporul si limba si
neamul... Aici este riabdarea si credinta sfintilor» (Apo-
calipsa 13, 1-10). .

Sfantul Ioan Evanghelistul, in cele doua Epistole
ale sale (1 loan 2, 18; 4, 3; 2 loan 7) 1i da «Pustiitorului»
din Cartea lui Daniel, «Potrivnicul nelegiuit », despre
care vorbeste Sfantul Pavel, «Fiarei din Apocalipsa»,
numele de Antihrist: «Cine este mincinosul, daca nu
cel care tagdduieste ca lisus este Hristos? Acesta este
antihrist, care tagaduieste pe Tatil si pe Fiul» (1 Ioan
2, 22) (..) «Ati auzit ca vine Antihrist, iar acum multi
Antihristi s-au aratat, de aici cunoastem ca este ceasul
de pe urma» (1 lIoan 2, 18) (...) «Si orice duh care nu
marturiseste pe lisus Hristos, nu este de la Dumnezeu,
ci este duhul lui Antihrist, despre care ati auzit cd vine

¥ Apostazia este un cuvant grecesc care inseamna despartire, de-
fectiune, renegare.



412 A DOUA VENIRE A DomNuLul NosTRU lisus HrisTos

si acum este chiar in lume» (1 loan 4, 3) (...). «Pentru ca
multi amagitori au iesit in lume, care nu marturisesc ca
lisus Hristos a venit in trup. Acesta este Amagitorul si
Antihristul» (2 loan 7).

Copilul: Aceste texte ale Sfantului Evanghelist loan
ne dau mai degraba impresia ca antihrist a si venit?

Batranul: Nu, Sfantul Evanghelist Ioan ne vorbeste
aici de slujitorii lui Antihrist, despre «amagitori», de multimea
chipurilor (Neron, Hitler..) care se manifesta ca Antihrist:
acestia au venit deja, altii vor veni, dar el, omul nelegiuirii,
Antihristul, trebuie s3 vina chiar inaintea Zilei Domnului.

Copilul: Asadar, nu pe Hristos il asteptam, ci mai in-
tai pe Satan?

Batranul: Nu-ti fie teama: «Domnul lisus il va ucide
cu suflarea gurii Sale, si-1 va nimici cu stralucirea venirii
Sale» (2 Tesaloniceni 2, 8). Fii treaz, nu te lasa ispitit de cel
Mincinos care va imita pe Hristos spre a ne ingela mai bine.
inarmeaza-te cu speranta si cu credinta, pentru ca dezlantuirea
raului si succesele de moment ale celor rii sa nu te descura-
jeze. Insusi Domnul spune: «Nu te teme turma mica, pentru
ca Tatal vostru a binevoit sd va dea voua Imparitia» (Luca
12, 32).



CAPITOLUL IV

SFARSITUL LUMII
SI FACEREA LUMII CELEI NOI

I. SFARSITUL LUMII

Revela;ia biblica ne invata ca aceasta lume are un in-
ceput, dar tot ea ne mai invata ca lumea va avea un
sfarsit’. Aceastd descoperire strabate intreaga Biblie:
«Eu sunt Alfa si Omega, zice Domnul Dumnezeu, Cel
Care este, Cel Care era si Cel Care vine, Atottiitorul»
(Apocalipsa 1, 8).

A) in Vechiul Testament

Sfarsitul lumii apérea deja in Psalmul 101, 25-28:
«Dintru inceput Tu, Doamne, pamantul l-ai intemeiat si
lucrul mainilor Tale sunt cerurile. Acelea vor pieri, iar
Tu vei rdmane si toti ca o haina se vor invechi si ca un
vesmant il vei schimba si se vor schimba. Dar Tu Acelasi
esti si anii Téi nu se vor imputinay.

Aceeasi ideie, exprimata aproape cu aceleasi cu-
vinte, se regaseste in Isaia: «Cerurile vor trece ca un fum
si pamantul ca o haina se vor invechi, si locuitorii vor
muri ca mustele, mantuirea Mea va ddinui in veac si in
veac si dreptatea Mea nu va avea sfarsit» (Isaia 51, 6).

° A se vedea Partea I si Facere 1, 1; 2 Macabei 7, 28; Psalmul 32;
103; 18; a se vedea de asemenea si Partea a Vll-a.



414 A DOUA VENIRE A DOMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

Si mai explicit inca: «Pamantul se sfarama,
pamantul sare in bucati, se clatind pamantul. Pamantul
se misca incoace si incolo ca un om betiv, se da in sus
si in jos ca un scranciob; pacatele apasa asupra lui, ca sa
nu se mai scoale... Luna va fi rosie, iar soarele va pierde
din lumina lui, cdci Domnul Savaot va fi Rege si slava
Lui va straluci inaintea batranilor in muntele Sionului
si in lerusalim!» (Isaia 24, 19-23). Un pic mai departe:
«Toata ostirea cerului se va topi, cerurile se vor strange
ca un sul de hartie si toata ostirea lor va cidea cum cad
frunzele de vita si cele de smochiny (Isaia 34, 4).

Proorocul loil face aceeasi prezicere: «Soarele si
luna se vor intuneca, iar stelele isi vor pierde stralucirea
lor» (loil 2, 10; 4, 15).

B) in Noul Testament

Noul Testament reia aceleasi imagini si le
lamureste. Domnul Iisus Insusi spune: «...Iar indata dupa
strimtoarea acelor zile, soarele se va intuneca si luna nu
va mai da lumina ei, iar stelele vor cadea din cer si pu-
terile cerurilor se vor zgudui» (Matei 24, 29; Marcu 13,
24-27; Luca 21, 25-26).

Apostolul Petru reia si el aceste imagini: «...Jar
cerurile de acum si pamantul sunt tinute prin acelasi cu-
vant si pastrate pentru focul din ziua judecitii si a pieirii
oamenilor necredinciosi... Iar ziua Domnului va veni ca
un fur; atunci cerurile vor pieri cu vuiet mare; stihiile,
arzand, se vor desface, si paimantul si lucrurile de pe el se
vor mistui... Asteptand si grabind venirea zilei Domnu-
lui, din pricina céreia cerurile, ludnd foc, se vor nimici,
iar stihiile, aprinse, se vor topi» (2 Petru 3,7,10,12).

Sfantul Ioan Teologul descrie aceeasi scend: «Am
vizut un tron mare alb si pe Cel Care sedea pe tron, iar
dinaintea fetei Lui, pamantul si cerul au fugit §i nu s-a
mai gisit loc pentru ele» (Apocalipsa 20, 11)... «Si am



SFARSITUL LUMII $1 FACEREA LUMII CELEI NOI 415

vazut un cer nou §i un pamant nou. Caci cerul cel dintai
si pamantul cel dintdi au trecut; iar marea nu mai este»
(21, 1).

II. LUMEA CEA NOUA

Copilul: Biblia ne invata ca, dupa Potop, Dumnezeu a
fagaduit: «Nu voi mai pierde tot trupul cu apele potopului’® si
nu va mai fi potop, ca sa pustiiasca pamantul» (Facere 9, 11)
Ceea ce ne vestesc aceste texte din Noul Testament, nu e ceva
mai rau decat potopul?

Batranul: Lumea continuase §i dupa Potop, cici
acesta nu fusese sortit sa distrugd pamantul, ci raul din lume.
Dumnezeu ne dddea o mustrare, fara a rupe Legamantul Sau.
Speranta, al carui semn era porumbelul, rendstea prin salva-
rea lui Noe si a tuturor acelora pe care ii adapostea Corabia.
Ceea ce ne vestesc textele despre care vorbesti, e cu adevarat
sfarsitul acestei lumi. Este normal sa ne infricosam dar nu
trebuie oare sa dispara lumea veche pentru ca sa apara o lume
noud, inaugurata de Cea dintai Venire a lui Hristos si pe care
o va desdvarsi Cea de a doua Venire? Va fi, desigur, o zi in-
grozitoare pentru «oamenii necredinciogi» a ciror «pieire»
va fi atunci (2 Petru 3, 7-12), dar va fi, mai ales, o zi de slava
pe care o asteptam cu o nadejde arzitoare, cédci atunci Hris-
tos «va preda imparatia lui Dumnezeu si Tatilui, cnd va
desfiinta orice domnie si orice stapanire si orice putere» (1
Corinteni 15, 24) si atunci va fi plasmuitd de Dumnezeu lu-
mea cea noud, vestita deja in Cartea lui Isaia: «Pentru ca Eu
voi face ceruri noi §i pimant nou. Nimeni nu-si va mai aduce
aminte de vremurile trecute $i nimanui nu-i vor mai veni in
minte» (Isaia 65, 17).

Astfel, Apostolul Petru scrie: «Dar noi asteptam,
potrivit fagaduintelor Lui, ceruri noi si pAmant nou, in care
locuieste dreptatea» (2 Petru 3, 13). Tot astfel exclama Sfantul
loan Evanghelistul: «$i am vazut un cer nou i un pAmant nou.
Caci cerul cel dinainte §i pamantul cel dinainte au trecut...»

10 A se vedea Partea a [V-a si Partea a V-a.



416 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HrisTos

(Apocalipsa 20, 1), si aude pe Domnul spunandu-i: «lata, noi
le fac pe toate» (Apocalipsa 21, 5).

Nu te mai speria de moarte, nu te mai infricosa de
sfargitul lumii, asa cum nu te temi de noapte fiindca stii ca
va veni ziua. Adu-ti aminte ca botezat fiind, tréiesti deja in
lumea noui care va veni: «Deci daca este cineva in Hristos,
este faptura noud, cele vechi au trecut, iatéd toate s-au facut
noi» (2 Corinteni 5, 17). O faptura noua moarta pacatului,
«rendscutd » pentru Dumnezeu. Asculta-l pe Sfantul Pavel:
«Caci voi ati murit §i viata voastra este ascunsa cu Hristos
intru Dumnezeu. Iar cand Hristos, Care este viata voastra,
se va arita, atunci si voi, impreuna cu El, va veti ardta intru
slava» (Coloseni 3, 3). Atunci va reveni Domnul si vor invia
mortii cu trupul lor, pentru viata vesnica.



CAPITOLUL V

INVIEREA MORTILOR

A
Inv1erea trupului este ea, oare, o realitate sau nu cumva

este ea doar un mit, un termen pentru o credintd inve-
chita si depasita?

Coborand din camara de sus pe strazile Ie-
rusalimului, Petru, luminat de focul Sfantului Duh,
mirturiseste pe Hristos Cel Inviat. Strabatand Scripturi-
le, el citeazd Psalmul 15, 9-11: «...Trupul meu va silaslui
intru nadejde. Ca nu vei lasa sufletul meu in iad, nici
nu vei da pe cel cuvios al Tau sa vada stricaciunea. Cu-
noscute mi-ai facut ciile vietii» (Faptele Apostolilor 2,
26-28). Apostolul explica: regele David, autorul psalmu-
lui «a murit si s-a ingropat, iar mormantul lui e la noi
pana in ziua aceasta. Dar David, fiind prooroc si stiind ca
Dumnezeu i s-a jurat cu jurdmant si aseze pe tronul lui
din rodul coapselor lui, mai inainte vazand, a vorbit des-
pre Invierea lui Hristos» (Faptele Apostolilor 2, 29-31).
Asadar, biruitorul mortii este urmasul lui David, lisus
Hristos, «Pastele nestricaciunii», care deschide oricarui
trup speranta invierii. Este vorba, cu adevarat, despre
invierea trupului. Este un lucru foarte concret. Nu este
o0 notiune abstracta, nu este doar o supravietuire a sufle-
tului, despartit de vesmantul sau trupesc, purificindu-se
pentru a trai in lumea netrupeascd a «Ideilor», potrivit
invataturii anumitor filozofi. Psalmistul si Sfantul Petru
isi pun cu adevarat intreaga lor speranta in trupul mén-

27A






INVIEREA MORTILOR 419

tuit de stricaciune.

Copilul: Ce este stricaciunea?

Batranul: Este descompunerea trupurilor, rein-
toarcerea in pdmant. Adu-ti aminte de descrierea creatiei (Fa-
cere 2, 7): omul, luat din pamant se va intoarce in pamant,
caci dupd cédere, raul, suferinta, moartea si descompunerea
patrund in faptura minunata a lui Dumnezeu: «in sudoarea
fetei tale iti vei médnca pdinea ta, pana ce te vei intoarce in
pamantul din care esti luat; cici pamant esti §i in pamant te
vei intoarce» (Facere 3, 19).

Cu toate acestea, noi credem si nadajduim ca mortii
vor invia : « Astept invierea mortilor si viata veacului ce va s
viey, acestea sunt ultimele cuvinte ale Crezului nostru.

Copilul: Cum se poate aceasta? Mi-e greu sa cred ca
toti cel care au murit vor trai din nou.

Batranul: Sa rimanem, daca vrei cu adevarat, foarte
aproape de texte, ca si nu ne departaim de la adevérata
credinta. In acest teritoriu de taina al mortii si al invierii nu
avem dreptul sa inventdm sau s afirméam, ci doar sd scrutdm
ce ne-a fost descoperit prin Scripturi. Ele ne pun in garda
impotriva curiozitatii nesdnatoase care cauta sa comunice cu
lumea de dincolo pentru a patrunde tainele mortii''.

Doar Scripturile ne pot arata adevarul, cici prin ele
Cel Care ne invata este Sfantul Duh Insusi, El Care «a griit
prin prooroci». Sa cautam, asadar, in Biblie textele care ne
graiesc despre invierea trupului.

A) iN VECHIUL TESTAMENT
Omul, cdnd moare, se intoarce in pamant. Cu
toate acestea, proorocul Daniel fagaduieste: «...Si multi
din cei care dorm in tardna pamantului se vor scula, unii
la viata vesnica, iar altii spre ocard §i rusine vesnica»
(Daniel 12, 2).
Proorocul Isaia ne intdreste in aceeasi nadejde:

' De pilda: «Sa nu alergati la cei ce cheama mortii, pe la vrajitori
sa nu umblati si sa nu va intinati cu ei. Eu sunt Domnul Dumnezeul
vostru» (Levitic 19, 31).



420 A DOUA VENIRE A DOMNULUI NOSTRU lisus HrisTtos

«Mortii Téi vor trai §i trupurile lor vor invia! Desteptati-
vd, cantati de bucurie, voi cei ce saldsuiti in pulbere! Cici
roua Ta este roud de lumina si din sanul pAmantului um-
brele vor invia» (Isaia 26, 19). Este ca o a doua nastere,
o replasmuire.

Iov, acest nevinovat in chinuri, suferind parasit pe
un maldar de gunoi, striga: «Eu stiu cd Rascumparatorul
meu este viu si cd El, in ziua cea de pe urma, va ridica iar
din pulbere aceasta piele a mea ce se destrama si afara
din trupul meu voi vedea pe Dumnezeu» (lov 19, 25-26).
Iov stie ca va vedea pe Dumnezeu cu ochii sai trupesti.
Noi insine impartasim deplin aceasta speranta. Maldarul
de gunoi e lumea noastra cdzutd; striciciunea si moartea
ne inconjoara i, cu toate acestea, marturisim ca vom ve-
dea pe Dumnezeu.

Tot astfel proorocul Iona, aflat in pantecele
chitului, care reprezinta locul subteran al iadului, stie
cd Dumnezeu il aude: «Strigat-am catre Domnul, in
strAmtoarea mea, si El m-a auzit din pantecele salasului
mortilor, citre El am strigat si El a luat aminte la gla-
sul meu» (lona 2, 3). Prin Iona, lisus va da un raspuns
necredinciosilor care vor dovezi si garantii. Semnul lui
Iona este nadejdea in inviere dincolo de orice speranta,
acolo unde nu mai e nimic de asteptat, acolo unde totul
este pierdut, in iad : «Ca precum a fost lona in pantecele
chitului trei zile i trei nopti, asa va fi Fiul Omului, in
inima pamantului, trei zile si trei nopti» (Matei 12, 40)

Copilul: Ca Hristos Fiul lui Dumnezeu n-a putut
ramane in mormant, asta cred, fiindca e Dumnezeu, este 1z-
vorul Vietii, El inviaza, e logic. In ceea ce ne priveste pe noi
oamenii, insa, invierea trupului nu este un lucru clar!

Batranul: invierea lui Hristos nu este nici ea atat de
evidenta si de logica, precum spui. Ceea ce este de necon-
ceput, insa, si sursid de neincetatd uimire, e faptul c@ Fiul
lui Dumnezeu a luat cu adevarat un trup omenesc §i nu o
aparenta. El a facut asta! El nu este un duh care ar fi im-



INVIEREA MORTILOR 421

prumutat o aparentd umana pentru un timp limitat, conform
ereziei dochetiste, ceea ce I-ar fi ingaduit lui lisus si treaca
prin moarte, fara ca ea sa-L atingd, pentru ca El n-ar fi avut o
realitate corporala. «Vedeti mainile Mele si picioarele Mele,
ca Eu Insumi sunt; pipaiti-Ma si vedeti ca duhul nu are carne
si oase, precum Ma vedeti pe Mine avand», spune lisus Apos-
tolilor Sai, dupa Invierea Sa (Luca 24, 39), si pentru a arata ca
trupul Sau este cu adevarat viu, El mananca in fata lor.

Sfantul Apostol Pavel il numeste pe lisus, pe buna
dreptate, Cel dintii nascut din morti (Coloseni 1, 18); asta
inseamna ca El nu a inviat numai pentru Sine; El n-a facut o
demonstratie egoista pentru a-i uimi pe oameni. In urma Sa,
tot omul va invia, tot trupul, chiar descompus, va reveni la
viata, cdci ceea ce Dumnezeu a creat dandu-i chipul Sau nu
se va intoarce in neant. Profetia lui lezechiel, pe care o reci-
tim 1n seara Vinerii Celei Mari, marturiseste aceasta inviere.
Acest text, unul dintre cele mai impresionante din Vechiul
Testament, trebuie sa fie citat in intregime:

«Fost-a mana Domnului peste mine i m-a dus Dom-
nul cu Duhul i m-a agezat in mijlocul unui cimp plin de oase
omenesti, i m-a purtat imprejurul lor; dar iata ca oasele ace-
lea erau foarte multe pe fata pamantului si uscate de tot. Si
mi-a zis Domnul:,,Fiul omului, vor invia oasele acestea?’’ Iar
eu am zis:,,Dumnezeule, numai Tu stii aceasta”. Domnul insa
mi-a zis:,,Prooroceste asupra oaselor acestea si le spune: Oase
uscate, asculta si cuvantul Domnului! Asa graieste Domnul
Dumnezeu oaselor acestora: lata Eu voi face sa intre in voi
duh si veti invia. Voi pune pe voi vine si carne va creste pe
voi; Vi voi acoperi cu piele, voi face sa intre in voi duh, si veti
invia si veti sti cd Eu sunt Domnuly. Proorocit-am, deci, cum
mi se poruncise. Si cand am proorocit, iatd s-a facut un vuiet
mare $i 0 miscare si oasele au inceput sa se apropie, fiecare
os la incheietura sa. Si am privit si eu si iatd erau pe ele vine
si crescuse carne si pielea le acoperea pe deasupra, iar duh nu
era in ele. Atunci mi-a zis Domnul: «Fiul omului prooroceste
si spune duhului: Asa graieste Domnul Dumnezeu: Duhule,
vino din cele patru vanturi si sufla peste mortii acestia si vor
invia!» Deci, am proorocit eu, cum mi se poruncise, $i a in-



422 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRIsTOS

trat in ei duhul si au inviat si multime multa foarte de oameni
s-au ridicat pe picioarele lor. Si mi-a zis iaragi Domnul: «Fiul
omului, oasele acestea sunt toatd casa lui Israel. lata ei zic:
s-au uscat oasele noastre si nidejdea noastra a pierit; suntem
smulsi din riadacina. De aceea prooroceste si le spune: Asa
graieste Domnul Dumnezeu. lata, Eu voi deschide mormin-
tele voastre si va voi scoate pe voi, poporul Meu, din mor-
mintele voastre si va voi duce in tara lui Israel. Astfel veti sti
cd Eu sunt Domnul, cand voi deschide mormintele voastre si
va voi scoate pe voi, poporul Meu, din mormintele voastre. Si
voi pune in voi Duhul Meu si veti invia si va voi ageza in tara
voastra si veti sti ca Eu, Domnul, am zis aceasta si am facut,
zice Domnuly» (Iezechiel 37, 1-14).

La slujba inmormantarii, cantam astfel: «..Noi
pamantenii din pamant suntem ziditi §i in acelagi pamant
vom merge, precum ai poruncit Cel ce m-ai zidit si mi-ai zis:
pamant esti i in pamant vei merge! Unde toti pamantenii
merg, facand tanguire de ingropare cantarea: Aliluia, Aliluia,
Aliluia». Cum canta-vom noi Aliluia in tdrana, daca n-am
avea, asemenea lui lov, lui ona si celor trei tineri din cuptorul
Babilonului, nadejdea vietii chiar in abisul mortii!

B) IN NOUL TESTAMENT

Iisus Insusi ne intareste in aceasta nadejde: auzi-
vom glasul Sau, asa cum El ne-a fagaduit: «Adevarat,
adevarat zic voud, ca vine ceasul si acum este, cand
mortii vor auzi glasul Fiului lui Dumnezeu si cei care vor
auzi vor invia. Ca precum Tatal are viata intru Sine, asa
I-a dat si Fiului sa aiba viata in Sine; si I-a dat putere sa
faca judecata, pentru ca este Fiul Omului. Nu va mirati
de aceasta; ca vine ceasul in care toti cei din morminte
vor auzi glasul Lui» (Ioan 5, 25-28). Acest pasaj este citit
la slujba inmormantarii crestinilor.

Sfantul Pavel spune, de asemenea, intr-o pericopa
de la slujba inmormantarii:

«Fratilor, despre cei care au adormit, nu voim sa
fiti in nestiintd, ca sa nu va intristati ca ceilalti care nu



INVIEREA MORTILOR 423

au nadejde. Pentru ca de credem ca lisus a murit si a in-
viat, tot asa credem ca Dumnezeu pe cei adormiti intru
lisus, ii va aduce impreuna cu El. Céaci aceasta va spu-
nem, dupa cuvantul Domnului, ca noi cei vii care vom fi
ramas pana la venirea Domnului, nu o vom lua inaintea
celor adormiti, pentru ca Insusi Domnul, intru porunca,
la glasul Arhanghelului si intru trdmbita lui Dumnezeu,
Se va pogori din cer i cei morti intru Hristos vor invia
intai. Dupa aceea, noi cei vii, care vom fi raimas, vom
fi rapiti impreuna cu ei, in nori, ca sa intdmpinam pe
Domnul in vazduh, si asa pururea vom fi cu Domnul. De
aceea mangaiati-va unii pe altii cu aceste cuvinte».

Copilul: Oare, mai degraba, nu doar sufletul merge
la Domnul? In slujba inmormantarii se repeta adesea: «Da
odihna, Doamne, sufletului adormitului robului Tau...»
Asadar, va fi despartire intre suflet si trup? Trupul este in
mormant, se intoarce in tarana.

Batranul: Sfantul Irineu, episcopul Lyonului, cétre
anul 170, ucenic al lui Sfantului Policarp, iar acesta, la randul
sau, ucenic al Sfantului loan Evanghelistul, da un raspuns
puternic la intrebarea ta: «Daca Hristos n-ar mantui intreg
trupul si carnea, inviindu-le, El nu l-ar mantui pe om deloc,
pentru ca niciodata nu a fost vazut un om fara trup...»

De prea multe ori simplificim realitatea omeneasca,
opunand partea trupeasca dimensiunii spirituale, inchipuin-
du-ne omul ca o dualitate polemica: ceea ce este trupesc'” ar
fi supus raului si inclinat stricaciunii, iar sufletul, eliberat de
vesmantul sau trupesc s-ar purifica ajungand la contemplatie.
Doar sufletul ar putea sa fie mantuit §i s-ar putea impartasi
de vesnicia lui Dumnezeu. Din aceasta atitudine puritana ia
nastere o neincredere fata de trup: punem deoparte tot ce este
legat de trup si de cealalta parte tot ceea ce este spiritual ;
trupul n-ar fi decat materie, in vreme ce sufletul ar apartine

12 Termenul biblic trup, carne, evoca fragilitatea omului, iar in Noul
Testament, in mod deosebit, Inseamnd umanitatea desfiguratd de
pacat.



424 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

lumii spirituale; trupul ar fi impur, necurat, in vreme ce sufle-
tul ar aspira la puritate, la curatie ; trupul ar fi pamantesc, iar
sufletul ceresc. Dumnezeu I-a facut pe om pe de-a intregul.
Trupul nu devine rau decét daca sufletul omului, prin pacatul
sau, il intoarce de la Dumnezeu si se serveste de el pentru a
robi sufletul.

Fara indoiala, tu poti citi la Sfantul Pavel: «Om ne-
norocit ce sunt! Cine ma va izbavi de trupul mortii aces-
teia?» (Romani 7, 24). Si mai departe: «Caci dorinta carnii
este moartea, dar dorinta Duhului este viata si pacea; fiindca
dorinta carnii este vrajmasie impotriva lui Dumnezeu, cici
nu se supune legii lui Dumnezeu si nici nu poate» (Romani
8, 6-7). Sa dispretuiasca, oare, Sfantul Pavel, carnea, trupul?
Cu siguranta nu, cici el stie cd ea este mantuita si slavita in
biruinta lui Hristos asupra mortii: «Trupul (...) este pentru
Domnul si Domnul este pentru trup. $i Dumnezeu, Care a
inviat pe Domnul, ne va invia si pe noi prin puterea Sa. Oare,
nu stiti ca trupurile voastre sunt madularele lui Hristos? (...)
Luand deci madularele lui Hristos le vom face madularele
unei desfranate? Sa nu fie! Sau nu stiti ca cel care se alipeste
de desfranata este un singur trup cu ea? «Caci vor fi — zice
Scriptura — cei doi un singur trup». Iar cel care se alipeste de
Domnul este un singur duh cu El. Fugiti de desfranare! Orice
pacat pe care-1 va savarsi omul este in afara de trup. Cine se
deda insa desfranarii pacatuieste in insusi trupul sdu. Sau nu
stiti ca trupul vostru este templul Duhului Sfant, Care este
in voi, pe care il aveti de la Dumnezeu §i ca voi nu sunteti
ai vostri? Caci ati fost cumpdrati! Slaviti, dar, pe Dumnezeu
in trupul vostru si in duhul vostru care sunt ale lui Dumne-
zeuy (1 Corinteni 6, 13-20). Si: «Caci intru Hristos locuieste
trupeste toata plinatatea dumnezeirii» (Coloseni 2, 9).

Trupul, desigur, atunci cand duhul ii devine prizo-
nier, poate sa-1 atragd pe om spre materie, sd-1 tiranizeze i,
prin puterea sa de inertie, sa impiedice elanurile sufletului:
«Privegheati si va rugati, ca sa nu intrati in ispitd. Caci duhul
este osdrduitor, iar trupul neputincios» (Matei 26, 41). Trupul
nu e sursa raului, dar poate deveni salasul pacatului, «tru-
pul mortii»; dar chiar acest trup este luat asupra Sa si, prin



INVIEREA MORTILOR 425

aceasta, mantuit prin lisus Hristos, Mantuitorul nostru, Care
a rastignit «omul vechi» (Romani 6, 6), spre a-l elibera de ro-
bie. «Céci devreme ce printr-un om a venit moartea, tot prin-
tr-un om invierea mortilor. Caci, precum in Adam toti mor,
asa si in Hristos toti vor invia» (1 Corinteni 15, 21-22). Sfan-
tul Pavel ne descopera astfel o taina mare: trupul nostru se
face purtator al Sfantului Duh, noi toti putem fi preschimbati.
Trupul fiecdrui om poate deveni nemuritor pentru ca a fost
asumat de catre lisus si spiritualizat prin Duhul Sau: «lar
daca Duhul Celui Care a inviat pe lisus din morti, locuieste
in voi, Cel Care a inviat pe Hristos lisus din morti va face
vii si trupurile voastre cele muritoare prin Duhul Sau, Care
locuieste in voi» (Romani 8, 11).

«lar cand acest trup stricdcios se va imbrica in
nestricaciune §i acest trup muritor se va imbraca in nemurire,
atunci va fi cuvantul care este scris: “Moartea a fost inghitita
de biruinta. Unde iti este moarte, boldul! Unde iti este, iadule,
biruinta ta? Si boldu? mortii este pacatul, iar puterea pacatului
este legea. Dar si dam multumire lui Dumnezeu, Care ne-a
dat biruinta prin Domnul nostru lisus Hristos!”’

Drept aceea, fratii mei iubiti, fiti tari, neclintiti, spo-
rind totdeauna la lucrul Domnului, stiind ca osteneala voastra
nu este zadarnica in Domnul» (1 Corinteni 15, 54-58).



CAPITOLUL VI

TIMPUL LITURGIC

Copilul: invierea noastri va avea loc, imi spui tu, in
Ziua Celei de a doua Veniri a Domnului. Pana atunci, ce sa
facem noi dupa moarte si dupa punerea in mormant a trupului
nostru si inaintea invierii trupului nostru?

Batranul: In viata noastrd pamanteasca traim in
trupul nostru si percepem realitatea care ne inconjoara cu
ajutorul celor cinci simturi. Acesta este motivul pentru care
experienta noastrd este limitatd de spatiu §i pentru care
noi avem tendinta s concepem timpul ca o linie care se
deplaseaza de la un punct la altul: de la A la Z. Tot limbajul
nostru este marcat de citre acest mod de a gandi si de a simti:
«inainte», «dupd», «ieri», «mdine». « Astazi» este, de cele mai
multe ori, un «puncty» intre «ieri» i «maine»'.

Hristos, Care este Dumnezeu si Om, ne face sa
participam la o alta realitate care depaseste hotarele spatiului
si timpului. Sfintele Scripturi fac aluzie la acestea: «O mie
de ani sunt in ochii Tai ca o zi» (Psalmul 89), iar Sfantul
Petru reia: «inaintea Domnului, o zi este ca 0 mie de ani si
o mie de ani ca o zi» (2 Petru 3, 8). Psalmistul si Apostolul
folosesc un limbaj omenesc, caci nu intelegem altul, dar n-ar
trebui sa intelegem ca o mie de ani sunt egali cu o zi §i invers;
nu este vorba de ecuatie matematicd, care ar fi dependenta
de spatiu si de timp. E vorba doar de a sugera ca nu exista
0 masurd comuna intre timpul fapturilor si vesnicia lui Du-

13 Existd o altd experientd a timpului la anumiti orientali, de pilda,
care reusesc «sa iasd» din spatiul si timpul linear. Asta nu cores-
punde, insa, mentalitatii occidentalului mediu.



TIMPUL LITURGIC 427

mnezeu. Aceasta nu inseamna nici cd vesnicia este «contra-
riul» timpului; ea este cu totul o alta realitate. Domnul insusi
ne sugereaza asta printr-o entorsa gramaticala, atunci cand
le spune iudeilor: «Adevarat, adevarat zic voua: Eu sunt mai
inainte de a fi fost Avraam» (Ioan 8, 58). La Dumnezeu «ieri»
si «mdine» sunt oarecum prezente intr-un «astazi» sau in
«aceasta zi pe care a facut-o Domnuly, care nu este o etapa in-
tre «1nainte» si «dupay, ci o recapitulare a toate in Dumnezeu.
Acest «astdzi» nu este o oprire a timpului; Dumnezeu nu este
static; El este viata : «Eu sunt Cel ce sunt» (Iesire 3, 14). Viata
Sa, insd, nu merge de la nastere la moarte, ca a noastra, ci ea
este viata vesnica, pe care nu trebuie s-o intelegem mai ales
ca un timp care nu inceteaza a se desfasura si pe aceasta nu
trebuie sa cautdm a o masura cu categoriile noastre omenesti,
deduse din experienta noastra trupeasca.

La acesta realitate care depaseste spatiul si timpul
participim inca de aici, potrivit fagaduintei lui Hristos: «Ca
unde sunt doi sau trei, adunati in numele Meu, acolo sunt si Eu
in mijlocul lor» (Matei 18, 20). Aceasta lucrare se implineste,
in mod deosebit, cu adevarat in Liturghia euharistica, fiindca
in ea noi primim pe Hristos deplin: «Cel ce mananca Trupul
Meu si bea Sangele Meu ramane intru Mine si Eu intru el» (
loan 6, 56).

Hristos a trait, desigur, in istorie, in timpul nostru
linear, dar El S-a urcat in ceruri si sade in slava de-a dreap-
ta Tatilui, iar aceastd «dreapta a Tatalui» nu trebuie sa fie
inteleasa ca un loc sesizabil cu instrumentele stiintei experi-
mentale, ci este un «loc» care depaseste notiunea de spatiu ;
si El va veni sa judece viii si mortii. Hristosul nostru este Cel
Caruia i slujesc Puterile ceresti si intru Care sunt adunati toti
Sfintii, toti cei morti si toti cei vii in comuniune. Intr-adevar,
atunci cand venim la Bisericd, sd ne adunam in comunita-
tea euharistica in jurul episcopului nostru, aducem cu noi ca
ofranda sau jertfa, darurile noastre, din roadele pamantului
si ale muncii oamenilor si, de asemenea, din tot ceea ce
Dumnezeu ne-a dat. Comuniunea cuprinde toate fapturile
omenesti care sunt contemporanii nostri si a caror responsa-
bilitate o purtam noi, crestinii. Astfel, cu toate ca participam



428 A Doua VENIRE A DoMNuLul NosTRU lisus HRiSTOS

la realitatea care depéseste spatiul si timpul, noi nu parasim
istoria. Atunci cand cintim «..Toata grija cea lumeasca,
acum s o lepddam...» nu inseamna ca nu ne mai intereseaza
lumea si istoria, ci ca 1i aducem ca jertfa timpul nostru pe
care nu trebuie sa-1 mai socotim doar in dimensiunea sa pur
omeneascd, limitata, inchis in el insusi, in felul «acestei
lumi». Prin intdlnirea in Liturghie a timpului oamenilor si
a vesniciei dumnezeiesti, realitatea spatiului si a timpului se
face noud: «lata, Eu le fac pe toate noi» (Apocalipsa 21, 5).
Aceasta inseamna ca totul devine posibil: barbatii si femeile
nu mai sunt inchisi in legile firii si ale fatalitatii istoriei. Mi-
racolul este posibil, fiindca, in chip tainic, in aceasta intil-
nire a timpului si a eternitatii, imparatia este deja prezenta,
ramanand sa asteptam venirea sa intru plinatate.

lar despre mortii care «asteaptd» invierea, nici nu
stim bine ce inseamna acest «a astepta» pentru cei care au
parasit spatiul i timpul si care sunt in «sanul lui Avraamy». Sa
ne abtinem, mai ales, sa inventam legende, cum se intampla
adesea, aplicand lumii de dincolo categoriile noastre de spatiu
si de timp.

Ceea ce stim este ca, la Sfanta Liturghie, mortii sunt
prezenti impreuna cu Sfintii si cu puterile ceresti i ca noi ne
rugam pentru ei si cu ei. Acest lucru il intelegem atuni cand
spunem ca, la Liturghie, suntem in Comuniunea Sfintilor.
Sa nu uitdm de asemenea ca ori de cate ori slujim Liturghia
euharisticd, dupa cum spune Sfantul loan Guréﬂ de Aur, noi
sarbatorim Pastile, adica participam la realitatea Invierii, des-
pre care trebuie sa dim marturie prin viata noastra in lume.



CAPITOLUL VI

VIATA iN MOARTE

a) Ce este moartea?

Aceasta este intrebarea esentiala pe care trebuie sa
ne-o punem. Psalmul 103 ne da un prim raspuns. Ar
trebui sa stim din Biblie ca suflarea lui Dumnezeu este
izvorul vietii omului: «...Atunci ludind Domnul Dumne-
zeu tarana din pamant a facut pe om, si a suflat in fata
lui suflare de viata si s-a facut omul suflet viuy» (Facere
2, 7). Viata omului facut «dupa chipul si asemanarea lui
Dumnezeu» (Facere 1, 26) este, asadar, legata de Crea-
torul sdu. Plecand de la aceasta realitate, Psalmistul con-
chide : atunci cand este retrasa suflarea dumnezeiasca
are loc moartea: «...deschizdnd Tu ména Ta, toate se vor
umple de bunitati; dar intorcandu-Ti Tu fata Ta, se vor
tulbura; lua-vei duhul lor si se vor sfarsi si in tarana lor
se vor intoarce. Trimite-vei duhul Tau si se vor zidi §i vei
innoi fata pamantului» (Psalmul 103, 29-30).

Cu toate acestea, pentru om, moartea este Im-
potriva firii, deoarece «Dumnezeu l-a zidit pe om
spre nestricdciune si I-a facut dupa chipul fiintei Sale»
(Intelepciunea lui Solomon 2, 23). Omul nu a fost
facut pentru moarte, ci pentru viatd. « Dumnezeu n-a
facut moartea. El nu se bucura de pieirea celor vii»



430 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRrisToS

(Intelepciunea lui Solomon 1, 13). Legatura intre trup si
viatd, intre trup si sufletul sau este «atat de fireasca, in-
cat nu ne putem inchipui ce ar putea fi o viata fara trup.

«lar prin pizma diavolului moartea a intrat in
lume si cei ce sunt de partea lui vor ajunge s-o cunoasca»
(Intelepciunea lui Solomon 2, 24). Sfantul Pavel reia
aceeasi idee: «Plata pacatului este moartea, iar harul lui
Dumnezeu este viata vesnicd, in Hristos lisus, Domnul
nostru; de aceea, precum printr-un om a intrat pacatul
in lume si prin pacat moartea, aga moartea a trecut la
toti oamenii» (Romani 6, 23 si 5, 12). Despartindu-se de
Izvorul vietii, la sugestia «celui ce are stapanirea mortii,
adica diavolul» (Evrei 2, 14), omul s-a rupt de viata ca
sa ajunga la aceasta situatie absurda care e dezintegrarea
firii omenesti, adica moartea.

Copilul: Revin la intrebarea mea: Ce facem dupa
moarte i dupa asezarea trupului nostru in mormant, asteptand
invierea trupului?

Batranul: Cea mai buna metoda de urmat spre a
raspunde intrebarii tale, consta in parcurgerea diferitelor eta-
pe ale Revelatiei, care, in acest domeniu, ca in multe altele, a
fost progresiva.

b) Omul dupa moarte in Psalmi si Profeti

Psalmii si profetii din vechime ne prezinta moar-
tea ca «tacere», «tdaramul uitarii», «tdrand», «genuney,
asta este ceea ce el numesc seol.

«Ca nu este intru moarte cel ce Te pomeneste pe
Tine. Si in iad cine te va lauda pe Tine» (Psalmul 6, 6).

«Ce folos ai de la sidngele meu de ma cobor in
striciciune? Oare, te va lduda pe Tine tardna sau va vesti
adevirul Tau?» (Psalmul 29, 10).

«Qare, mortilor vei face minuni? Sau cei morti se
vor scula si te vor 1duda pe Tine? Oare va spune cineva
in mormant mila Ta si adevarul Tau in locul pierzarii?



VIATA IN MOARTE 431

Oare, se vor cunoaste intru intuneric minunile Tale si
dreptatea Ta in pamant uitat?» (Psalmul 87, 11-13).

«Nu mortii Te vor lauda pe Tine, Doamne, nici
toti cel ce se coboara in iad» (Psalmul 113, 17).

«Ca salasul mortilor nu Te va lauda si moartea
nu Te va slavi; cei ce se coboard in mormant nu mai
nadajuiesc in credinciosia Ta» (Isaia 38, 18).

Pentru profetii de odinioard, moartea era, asadar,
inteleasa ca un loc al pierzaniei, al tacerii si al uitarii.
Pe scurt, cei morti «dorm». Cu toate acestea, speranta
invierii aparea deja, dupa cum am vazut in Psalmul 15,
citat de Sfantul Petru in Faptele Apostolilor si in Cartea
lui Isaia (26, 19); ea se lamureste in Cartea lui lov (19,
25) si mai ales la Iezechiel (37, 9-14). Regédsim la Daniel
acest contrast intre «somnul» mortii §i «desteptarea» in-
vierii agteptate: «Si multi dintre cei care dorm in tarana
pamantului se vor scula, unii la viata vesnica, iar altii
spre ocara i rusine vesnica» (12, 2).

¢) Moartea celor drepti in Cartea Intelepciunii

Ultimile carti ale Vechiului Testament" ne
descopera un aspect nou al vietii de dupa moarte, aspect
care se va preciza in Noul Testament dar care, asa cum e
exprimat in Cartea intelepciunii lui Solomon, va marca
constiinta Bisericii.

«Cel drept, chiar cand apuca sa moard mai de-
vreme, da de odihna» (Intelepciunea lui Solomon 4, 7).

«Sufletele dreptilor sunt in mana lui Dumnezeu
si chinul nu se va atinge de ele. In ochii celor fara de
minte, dreptii sunt morti cu desavarsire si iesirea lor din
lume li se pare mare nenorocire. Si plecarea lor dintre

1 Cele care au fost scrise in limba greaca, in Egipt, cu 150 de ani
inainte de Nagterea lui Hristos, indeosebi Cartea Intelepciunii lui
Solomon si Cartea a doua a Macabeilor.



432 A DouA VENIRE A DoMNuLul NosTRU lisus HrisTos

noi, un prapad, dar ei sunt in pace. Chiar daca, in fata
oamenilor, ei au indurat suferinte, nadejdea lor este plina
de nemurire. Si fiind pedepsiti cu putin, mare rasplata
vor primi, cdci Dumnezeu i-a pus la incercare i i-a gasit
vrednici de El. Ca pe aur in topitoare, asa i-a lamurit,
si ca pe o jertfa de ardere intreagd i-a primit. Straluci-
vor 1n ziua rasplatirii §i ca nigte scintei, care se lasa pe
miriste, asa vor fi. Judeca-vor neamurile si stapani vor fi
peste popoare si Domnul va impéréti intre ei in veci. Ei
vor intelege adevarul ca unii care si-au pus increderea in
Domnul, cei credinciosi vor petrece cu El in iubire, caci
harul si indurarea sunt partea alesilor Lui» (Intelepciunea
lui Solomon 3, 1-9).

«Insa cei drepti vor fi vii in veacul veacului si
rasplata lor este la Domnul®” si Cel Atotputernic are
grija de ei. Drept aceea, vor primi, din mana Domnului,
imparatia frumusetii si cununa cea stralucitoare, caci El
ii va ocroti cu dreapta Sa si cu bratul Sau'’; asemenea
unui scut, ii va acoperi (Intelepciunea lui Solomon 5,
15-16).

Cartea Intelepciunii lui Solomon face, asadar, o
deosebire intre morti: cei drepti nu mor decét in aparenta,
«Ei pare-se ca mor, in realitate, vietile lor'’ sunt in mana
lui Dumnezeu; ei traiesc vesnic.

d) Viata vesnica in Noul Testament

Venirea in aceastd lume a Vietii insasi, in Per-
soana Domnului nostru lisus Hristos, va preface aceasta

15 Deja Moise, in Deuteronom 33, 3, spusese lui Dumnezeu: «Cu
adevirat El a iubit pe poporul Sau. Toti sfintii Lui sunt in ména
Lui».

' [saia ne vestea: « Dreptatea Mea va ramane in veac» (51, 8).

17 A se vedea Psalmul 72, 23: «Cu sfatul Tau m-ai povatuit si cu
slava m-ai primit».



VIATA iN MOARTE 433

sperantd in certitudine. Domnul lisus, reludnd imaginea
«mainii lui Dumnezeu» din Cartea Intelepciunii lui So-
lomon, ne spune in Evanghelia de la loan : «Oile Mele
ascultd de glasul Meu si Eu le cunosc si ele vin dupa
Mine. $i Eu le dau viata vesnica si nu vor pieri niciodata
si din mana Mea nimeni nu le va rapi» (Ioan 10, 27-28).
«Ca aceasta este voia Tatdlui Meu, ca oricine vede pe
Fiul i crede in El sa aiba viata vesnica si Eu il voi invia
in ziua cea de apoi» (Ioan 6, 40). « Adevarat, adevarat zic
voud: Cel care crede in Mine are viatd vesnica» (loan
6, 47), «Amin, amin graiesc voud, daca pazeste cineva
cuvantul Meu, nu va vedea moartea in veac» (Ioan 8,
51). «Atunci i-a zis lisus: Eu sunt invierea si viata; cel
ce crede in Mine va fi viu, chiar daca va muri. $i oricine
traieste si crede intru Mine nu va muri in veac. Crezi tu
aceasta?» (loan 11, 25-26).

Viata omului'® continua dincolo de moartea tru-
pului in masura in care este legatd de Dumnezeul sau.
De aceea lisus spune in Evanghelia de la Matei: «Nu va
temeti de cei ce ucid trupul, iar sufletul nu pot sa-1 ucida;
temeti-va mai curdnd de acela care poate si sufletul si
trupul sa le piarda in gheena» ( Matei 10, 28). Absenta
lui Dumnezeu, in sufletul strdin de Dumnezeu, aceasta
sa fie, asadar, moartea, iadul? Sufletul insetat de Dumne-
zeu si care cautd prezenta Sa, nu poate pieri: acest dor de
Dumnezeu il tine viu. Asa fiind, cel ce trdieste in Hris-
tos, in aceasta lume, continud s traiascad in Hristos §i
atunci cand paraseste acest trup.

Sfantul Pavel, la randul siu, afirmi cu o certi-

'8 Cuvantul grec psyche poate fi tradus fie prin «suflet», fie prin
«viatar. Textele biblice ne sugereaza mai degraba o «viatd» pe care
Dumnezeu o alor Sii in preajma Sa, decit o «parte» constitutiva
a omului, care ar supravietui mortii trupului, parte numita suflet,
conceptie care s-ar lega mai mult de filozofia greceasca decat de
Revelatia biblica.



434 A DpouA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

tudine deplina: «Caci stim cd, daca acest cort, locuinta
noastrd pamanteascd, se va strica, avem zidire de la
Dumnezeu, casd nefacutd de mana, vesnica in ceruri.
Cici de aceea §i suspindm, in acest trup, dorind sd ne
imbracam locuinta noastra cea din cer, daca totusi vom
fi gasiti imbréacati, iar nu goi. Ca noi, cei ce suntem in
cortul acesta, suspindm ingreuiati, de vreme ce dorim sa
ne scoatem haina noastra, si sa ne imbracam cu cealalta,
pe deasupra, ca ceea ce este muritor si fie inghitit de
viatd. Iar Cel Care ne-a facut spre aceasta este Dumne-
zeu, Care ne-a dat noua arvuna Duhului. Indraznind deci
totdeauna si stiind cd, petrecand in trup, suntem departe
de Domnul, caci umblam prin credintd, nu prin vedere,
avem incredere si voim mai bine s plecam din trup si sa
petrecem la Domnul» (2 Corinteni 5, 1-8).

Aceastd credintd, aceastd certitudine a vietii in
Hristos dincolo de moartea trupului sdu, Sfantul Pa-
vel o exprima si in Epistola cétre Filipeni: «Potrivit cu
asteptarea mea staruitoare si cu nadejdea mea ca intru
nimic nu voi fi rusinat, ci, intru toatd indrazneala, pre-
cum totdeauna, asa §i acum, Hristos va fi proslavit in
trupul meu, fie prin viata, fie prin moarte; ca mie a vietui
este Hristos si a muri, castig. Daca, ins3, a vietui in trup
inseamnd pentru mine si lucrez si sd am roada, atunci nu
stiu ce voi alege. Sunt strans din doua pérti: doresc sd ma
despart de trup si sa fiu impreuna cu Hristos si aceasta e
cu mult mai bine!» (Filipeni 1, 20-23).

Viata este Hristos, deoarece El este Dumnezeu,
Daruitorul vietii (Zéodhotis)”. Cel care tréieste in Hris-
tos, cel a carui viata «este ascunsa cu Hristos in Dumne-
zeu» (Coloseni 3, 3) «pomenirea sa e vesnica»®, caci el
este purtat de Duhul lui Dumnezeu; moartea nu are pu-

19 Zéodhotis: cuvant grecesc derivat din Z6i = viata si Dhidho: eu
dau.
20 Psalmul 3, reluat in slujba inmormantarii.



VIATA iN MOARTE 435

tere asupra lui, iar «cand Hristos, Care este viata noastra,
Se va arata, atunci si voi, impreuna cu El, va veti arata
intru slava» (Coloseni 3, 4).

Copilul: Tu imi vorbesti de cei care traiesc in Hristos,
dar toti ceilalti, cei care au murit inaintea Lui Hristos, sau
cei de astdzi, care nu cred in El, ce se intampla cu ei dupa
moarte?

Baitranul: Sfantul Apostol Petru raspunde intrebarilor
tale: «Hristos a suferit odatd moartea pentru pacate, El Cel
drept, pentru cel nedrept ca sa ne aduca pe noi la Dumnezeu,
omordt fiind cu trupul, dar viu facut cu duhul, cu care S-a
coborit si a propovaduit si duhurilor tinute in inchisoare, care
fusesera neascultatoare altidatd, cand indelunga-rabdare a
lui Dumnezeu, astepta in zilele lui Noe §i se pregatea corabia
in care putine suflete, anume opt, s-au mantuit prin apa» (1
Petru 3, 19-20).

Acei care au fost «neascultétori», care sunt sau
vor fi, sunt, asadar, dupd moarte, «duhuri tinute in inchi-
soarey. Ei se afla in acest seol, «acest loc al pieirii», acest
«taram al uitarii» despre care ne-au vorbit Psalmii i Isaia.
Domnul lisus Insusi face aluzie, sub forma unei parabole,
la soarta trista a acestor «neascultatori» in pilda saracului
Lazar si a bogatului nemilostiv. Acesta «muri» i a fost in-
mormantat; fiind in salasul mortilor?, cuprins de chinuri,
ridica ochii si vazu de departe pe Avraam si pe Lazar in
sanul lui. RidicAndu-si vocea, zise: «Parinte Avraame, fie-
ti mila de mine si trimite pe Lazar sd-si ude varful degetu-
lui in apa si sad-mi racoreasca limba, céci ma chinuiesc in
aceasta vapaie» (Luca 16, 23-24).

Or, acest locas al mortilor, acest hades este
despartit de «pamantul celor vii», de «sanul lui Avraamy,

21 Hristos vorbeste, de asemenea, despre acest «locas al mortilor»,
despre acest «seol», despre acest «iad» in legaturd cu Capernau-
mul: «...Si tu, Capernaume, n-ai fost inaltat pana la cer? Pana la iad
te vei cobori» (Matei 11, 23).



436 A DOUA VENIRE A DoMNuLUI NOSTRU lisus Hristos

de «locul de lumind»?*?, de o «prapastie marey, astfel ca
«cel care voiesc sa treaca de aici la voi sa nu poata, nici
cei de acolo si treacd la noi» (Luca 16, 26).

Dar, «cele ce sunt cu neputintd la oameni, sunt
cu putintd la Dumnezeu» (Luca 18, 27) si Hristos,
Dumnezeu facut Om, nu coboara doar din cer pe pimant,
ci coboara «intru adanc ca «sa ridice din morti» (Romani
10, 7)2. El il va cauta pe om pana in abisul decaderii sale,
pana in seol, pana in «infern» pentru a sfardma «lanturile
vesnicey, pentru a elibera pe Adam si Eva din «inchisoa-
rea lor» §i a permite celor care vor auzi glasul Sau, sa par-
ticipe la «invierea Vietii», fagaduita celor drepti, celor ce
se deschid iubirii Sale. Asta este ceea ce reprezinta icoana
Pogorarii lui Hristos in iad. Vedeti covarsitoarea putere a
Celui inviat: «Cu moartea pre moarte calcand si celor din
morminte viatd daruindu-lex.

Putem de-acum si intelegem dialogul lui lisus cu
talharul cel bun, atunci cand acel criminal gaseste destula
credintd pentru a distinge demnitatea impéarateasca a mu-
ribundului rastignit alaturi de el i destula sperantd pentru
a indrazni sa-i ceard: «Pomeneste-ma, Doamne, cand vei
veni intru imparéatia Tay. lisus i-a zis: «Adevarat graiesc
tie, chiar astézi vei fi cu mine in Rai». Cel ce crede ca «la
Dumnezeu toate sunt cu putintd» (Marcu 10, 27) si se lasa
cu incredere in mainile lui Hristos Mantuitorul, chiar din
clipa mortii sale trupesti se afla cu Hristos 1n rai, aceasta
«casa nefacutid de mand omeneasca, vesnica care este in
ceruri» (2 Corinteni 5, 1) in asteptarea senind a Invierii.

22 Este vorba aici de aceia care sunt in «ména lui Dumnezeu».
2 Vezi Efeseni 4, 9 si Filipeni 2, 10.



CAPITOLUL VIII

JUDECATA

A) Dreptatea lui Dumnezeu in aceastia lume
si in cealalta

Copilul: Daca pana si criminalii pot fi mantuiti si
daca Hristos a eliberat pe cei care erau tinuti in iad, oare nu
mai existd pedeapsa vesnica?

Batranul: Ba da! Dumnezeu, infinit milostiv, este si
desavarsit drept: «Eu sunt Acela al Cérui cuvant este drep-
tatea si puternic este sa rascumpere!» (Isaia 63, 1). Unui om,
dreptatea si milostivirea ii par adeseori de neimpacat; «Tu
Doamne al Puterilor, Judecatorul Cel drept, Care cerceteazi
inimile si rarunchii...» (Ieremia 11, 20) si Ps. 7, 10: «Ajuto-
rul meu de la Dumnezeu, Cel ce mantuieste pe cei drepti la
inima, Dumnezeu este Judecator drept...» arata totodata o mi-
lostivire fara margini si o dreptate absoluta. lertarea si man-
tuirea celor ce ni se par cei mai mari criminali nu ne ingaduie
sa excludem orice pedeapsa vesnica. Numai Dumnezeu poa-
te judeca: «Cici cunoastem pe Cel Care a zis: A Mea este
razbunarea; Eu voi rasplati... infricogator lucru este sa cidem
in mainile Dumnezeului Celui Viu» (Evrei 10, 30-31).; «A
mea este razbunarea si rasplatirea cand se va poticni piciorul
tau... lar Domnul va judeca pe poporul Sau si se va milostivi
asupra robilor Sai...» (Deuteronom 32, 35-36).

Copilul: Vrei sa ma infricosezi, vrei si@ ma
invinovatesti! Focul iadului, demonii cu furci, astfel de bas-
me nu mai prind astdzi! Toate acestea sunt depasite: in vre-
mea noastra totul este permis!

Bitranul: Nu cobori dreptatea lui Dumnezeu la ni-



438 A poua VENIRE A DomNuLul NosTRU lisus HRISTOS

velul unei imaginatii populare punitive si al reprezentarilor
mitice ale unui anumit Ev mediu. Daci intr-adevar, societa-
tea noastra are tendinta sa ingdduie totul, chiar si crima, veli
admite tu ca Dumnezeu s «ingaduie» calailor si patrunda
in Imparatia Sa si sd-si continue acolo indeletnicirile lor si-
nistre? Nu, El asteapta pocainta inimilor. Crezi, oare, ca El
lasd la nesfarsit pe tiran sa exploateze si sa tortureze pe cei
nevinovati? Crezi ca nu aude strigatele martirilor care prin
gura Sfantului loan Evanghelistul exclama: «Pana cand,
Stépane Sfinte i Adevarate, nu vei judeca si nu vei razbuna
sangele nostru, fata de cei care locuiesc pe pamant?» (Apo-
calipsa 6, 10). Nu! caci «lata voi face judecata intre oaie si
oaie... Eu voi veni sa scap oile Mele, ca sa nu mai fie prada...»
(lezechiel 34, 17 si 22). Dreptatea lui Dumnezeu face lu-
crare de mantuire, pedeapsa Sa elibereaza pe cei nevinovati
si salveaza victimele: «S-a imbracat cu dreptatea ca si cu o
platosa si a pus pe capul Sau coiful izbavirii» (Isaia 59, 17).
Atunci se poate spune slava lui Dumnezeu Care «libereaza pe
cei asupriti» si «rastoarna de pe tronurile lor» tiranii, irozii si
pe cei fara de minte!

Judecata lui Dumnezeu este prezentatd mai intdi de
céatre profeti ca o interventie a lui Dumnezeu in aceasta lume,
izbavind de nedreptate pe slujitorii Sai credinciosi care sufera,
cu rabdarea lui lov, incercarile si persecutiile. El 1i izbaveste
si 1i pedepseste pe tiranii lor: «Atunci va veti schimba parerea
si veti vedea deosebirea intre cel drept si cel pacatos, intre cel
care slujeste lui Dumnezeu si Cel care nu-L slujeste» (Ma-
leahi 3, 18-20). Ziua Domnului, despre care vorbesc profetii:
(Amos 5, 18-20; Isaia 13, 6-9; leremia 50, 27 s.a.) este cea care
asigura totodata pieirea pacatosilor si liberarea, biruinta celor
drepti. Mai devreme sau mai tarziu dreptatea lui Dumnezeu se
arata: intreaga Carte a Psalmilor, toti proorocii dau marturie
despre aceasta asteptare increzatoare in dreptatea lui Dumne-
zeu: «Ca pacatosii vor pieri, iar vrajmasii Domnului, indata
ce s-au marit §i s-au indltat, s-au stins, ca fumul au pierit»
(Psalmul 36, 20)... Nadajduieste in Domnul si pazeste calea
Sa, El te va libera de cei necredinciosi (Psalmul 33), «Dreptii
vor mosteni pamantul si vor locui in veacul veacului pe el»



JUDECATA 439

(Psalmul 36, 29). Acesta este motivul pentru care, in noaptea
de Paste, in noaptea Invierii, in noaptea in care Domnul se
aratd, noi cantam: «Sa se scoale Dumnezeu si sa se risipeasca
vrajmasii Lui si sa fuga de la fata Lui cei ce-L urasc pe EL
Precum se stinge fumul, sa se stinga; cum se topeste ceara de
la fata focului, asa sa piara pacatosii de la fata lui Dumnezeu,
iar dreptii sa se bucure si sa se veseleasca inaintea lui Dum-
nezeu, si se desfateze in veselie» (Psalmul 67, 1-4).

Copilul: Cu toate acestea, existi oameni rai care
prospera si se imbogatesc si oameni drepti care sufera si
traiesc in lipsuri.

Batranul: Proorocul leremia a remarcat lucrul acesta
inaintea ta: «Pentru ce calea necredinciosilor este cu izbanda
si pentru ce toti calcatorii de lege sunt in fericire?» (Ieremia
12, 1). Cu toate acestea, dreptatea lui Dumnezeu se arata
din aceastd lume: prosperitatea celor rai nu dureaza decit o
vreme; mai devreme sau mai tarziu dreptatea lui Dumnezeu
vine; intreaga istorie biblica si chiar istoria lumii, da marturie
despre aceasta. Dacd dreptatea lui Dumnezeu se arata inca
din aceastd lume prin semne uimitoare, precum iesirea eli-
beratoare din Egipt, distrugerea armatelor Faraonului tiran,
infragerea imperiului babilonian, intoarcerea captivilor la
lerusalim, vindecarea, restabilirea si dezvinovitirea lui lov
si mai ales invierea Dreptului lisus Cel Ristignit si printr-o
multime de semne mai modeste din viata fiecarui om — nu-i
mai putin adevarat ca dreptatea lui Dumnezeu nu domneste in
lumea aceasta. lata de ce ne rugam: «Vie imparatia Ta», adica
imparatia Dreptitii, si: «Invata-ma dreptatea Ta». Daci aces-
te rugaciuni sunt sincere, vom grabi venirea acestei imparatii,
céci ele ne vor conduce sd luam parte, in mod activ si cu toate
puterile noastre, la dreptatea eliberatoare a lui Dumnezeu.

Cartea profetului Daniel este cea dintdi care ne va
descoperi ca dreptatea lui Dumnezeu nu se implineste in mod
definitiv decat dincolo de moarte si de invierea mortilor, adica
in Tmparatia lui Dumnezeu (Daniel 12, 2). Credinta intr-o
risplata dincolo de mormant, legatd de credinta in invierea
mortilor, apare, asadar, destul de tarziu in Vechiul Testament,
dar ea va fi exprimata limpede de Hristos.



440 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU Tl1sus HRrisTos

B) Judecata lui Dumnezeu in Noul Testament

«Nu va mirati de aceasta; ca vine ceasul in care
toti cei din morminte vor auzi glasul Lui. Si vor iesi cei
care au facut cele bune, spre invierea vietii, iar cei care au
facut cele rele, spre invierea osandei. Eu nu pot sa fac de
la Mine nimic; precum aud, judec; dar judecata Mea este
dreaptd pentru ca nu caut voia Mea, ci voia Celui Care
M-a trimis» (lIoan 5, 28-30). La slujba Utreniei din Du-
minica infricosatei Judecati (Lasatului sec de carne), noi
cantam: «Judecata Ta este fara gres; ea nu poate fi pusa la
indoiald de martori mincinosi» (Oda a patra). Asadar, e o
veste buna sa stim ca vom fi judecati de Hristos, iar nu de
vecinul de palier sau de colegul de clasa, caci stim ca Cel
Care ne va judeca, Acela ne iubeste. Intr-adevar, Sfantul
Pavel a spus: «Hristos, inca fiind noi neputinciosi, la tim-
pul hotdrat a murit pentru cei necredinciosi» (Romani 5,
6-8). Acesta este Judecitorul, Cel Care prin gura prooro-
cului lezechiel zicea: «Nu voiesc moartea pacatosului, ci
sd se intoarca si sa fie viun» (Iezechiel 33, 11), iar Sfantul
Pavel precizeaza: «Mantuitorul nostru, Care voieste ca
toti oamenii sd se mantuiasca si la cunostinta adevarului
s vind» (1 Timotei 2, 4). Tot astfel, Sfantul Petru: «Dom-
nul nu intérzie cu fagaduinta Sa, dupa cum socotesc unii
ca e intarziere, ci indelung rabda pentru voi, nevrand sa
piara cineva, si toti sd vind la pocainta» (2 Petru 3, 9).
Da, aceasta e cu adevirat o veste buna sa stim ca vom fi
judecati de Hristos.

Copilul: Daca Hristos este Judecator, dupa ce legi va
judeca?

Bitranul: Daca Hristos ar aplica legea lui Moi-
se pentru a ne judeca in felul cum judecitorii acestei lumi
aplica legile penale, nimeni nu ar mai fi mantuit si toti am fi
condamnati pentru cd «Din faptele legii nici un om nu se va
indrepta inaintea Lui» (Romani 3, 20). Noi, toti avem nevoie



JupECATA 441

de milostivire: «Fericiti cei milostivi, cici aceia se vor milui»
(Matei 5, 7). «Fiti milostivi, precum si Tatal vostru este mi-
lostiv. Nu judecati si nu veti fi judecati; nu osanditi; iertati si
veti fi iertati» (Luca 6, 36-37).

Nu este vorba numai de aproapele nostru cel vizut, ci
lisus vorbeste, de asemenea, si de «cel mai mic dintre fratii
Sdi», care se afla in noi, chipul lui Dumnezeu pe care fiecare
dintre noi il poarta in adancurile fiintei sale.

C) Judecata cea din urma

Hristos ne descrie anticipat Judecata cea din urma
printr-o parabola a oilor si a caprelor: « Atunci imparatul
va zice celor de-a dreapta Sa:,,Veniti, binecuvantatii
Parintelui Meu, mosteniti Imparatia cea pregatitd voua,
de la intemeierea lumii (Lumea si omul au fost, asadar,
creati in vederea imparitiei). Caci flamand am fost si
Mi-ati dat si mananc; insetat am fost si Mi-ati dat sa
beau; strain am fost si M-ati primit; gol am fost si M-ati
imbracat; bolnav am fost si M-ati cercetat; in temnitd am
fost si ati venit la Mine...» (Matei 25, 34-36).

Criteriul dupa care vom fi judecati** va fi deci
atitudinea noastra fata de cei care suferd: in fiecare bol-
nav, in fiecare strdin, in fiecare detinut din inchisoare
se ascunde Hristos. Aceasta putem sa n-o stim si dacad
totusi ne ingrijim de ei, Hristos ne va recunoaste in ziua
Judecitii si ne va primi in Imparatia Sa. «Atunci dreptii
ii vor raspunde:,,Doamne, cand Te-am vazut flimand
si Te-am hranit, sau insetat si Ti-am dat sa bei?...” si
impdratul va zice catre ei:,,adevarat zic voud, intrucét ati
facut unuia dintr-acesti frati ai Mei, prea mici, Mie Mi-
ati facut”» (Matei 25, 37-40).

Noi il cautam pe Dumnezeu foarte departe si

24 Isaia spusese deja « Adaposteste in casa pe cel sairman, pe cel gol
imbraca-1» (Isaia 58, 7).



442 A poua VENIRE A DoMNuULUI NOSTRU lisus HRISTOS

foarte sus si El este aici aproape de tot, in Persoana Fiu-
lui S&u, ascuns in batranica pe care o busculam fiindca
se opune atentiei pe care vrem si i-0 impunem; ascuns in
muncitorul umilit care ne desfunda canalizarea si pe care
nu l-am invitat niciodata la masa noastra. Sa ne temem
ca nu cumva imparatul sa spuna in ziua Judecatii celor ce
vor fi la stdnga Sa: «Duceti-va de la Mine, blestematilor,
in focul cel vesnic, care este gétit diavolului si ingerilor
lui®. Caci flamand am fost si nu Mi-ati dat s mananc;
insetat am fost si nu Mi-ati dat sa beau; strain am fost
si nu M-ati primit; gol si nu M-ati imbracat; bolnav si
in temnitéd si nu M-ati vizitat...» Atunci le va raspunde,
zicand: «Adevirat zic voud: intrucat nu ati facut unuia
dintre acesti prea mici, nici Mie nu Mi-ati facut. $i vor
merge acestia la osdnda vesnicd, iar dreptii la viata
vesnica» (Matei 25, 41-46).

Copilul: Daca exista osanda vesnica, cum poti vorbi
de iubirea lui Dumnezeu?

Bitranul: Dumnezeu insusi iti rispunde prin gura
Sfantului Evanghelist loan: «Dumnezeu asa a iubit lumea,
incat pe Fiul Sau Cel Unul Nascut L-a dat, ca oricine crede
in El sa nu piara, ci sa aiba viata vesnica» (loan 3, 16). Du-
mnezeu vrea, asadar, cu ardoare, sd ne mantuiasca din moar-
tea vesnica chiar cu pretul vietii Fiului Sau. Cu toate acestea,
Dumnezeu respecta libertatea omului, nu ne mantuieste im-
potriva vointei noastre, nu ne obliga sa-L iubim: « Dumnezeu
nu atrage niciodatd cu forta pe nimeni» (Sfantul loan Gura
de Aur). El ne ofera Viata in preajma Lui : «..Daca patimim
impreuna cu El, impreuna ne si preamarim cu El» (Romani 8,
17), dar, daca nu voim, avem groaznica putere de a ne departa
de Viata si de a alege moartea, aceasta moarte pe care Sfantul

5 Remarcati aici, ca i in Omilia 79 a Sfantului loan Gura de Aur,
cd acest foc nu a fost pregatit pentru oameni, ci pentru diavol si
ingerii sii, §i c3, in afard de aceasta, nu se spune aici ca pentru cei
drepti sa fi fost pregatit «de la intemeierea lumii»; raul, intr-adevar,
nu face parte din planul lui Dumnezeu.



JUDECATA 443

Evanghelist Ioan, in Apocalipsa, o numeste «a doua moarte»,
iar Sfantul Matei ii zice «osanda vesgnica».

Astfel, noi ingine, in fiecare clipa facem alegerile care
ne judeca, fiindca ele pot sa ne faca sa trecem chiar de acum
«din moarte la Viata» si care ne «vadesc» chiar de acum ca
«fiu al lui Dumnezeu» sau ca «fiu al diavolului» (1 Ioan 3, 10):
«Noi stim ca am trecut din moarte la viata, pentru ca iubim
pe frati; cine nu iubeste pe fratele sau ramane in moarte» (1
loan 3, 14). A trece de la uri la ijubire, inseamna a trece de
la moarte la viata, inseamna intr-un fel a anticipa Judecata.
«Cerul pe pamant este Euharistia si iubirea aproapelui», zice
Sfantul loan Gura de Aur.

E usor sa vorbim despre iubirea vrajmasilor nostri dar
e mult mai greu sa-i iubim: «Fiii mei, sa nu iubim cu vorba,
numai din gura, ci cu fapta si cu adevarul» (1 loan 3, 18).

Copilul: Existad oameni care ma jeneaza si imi dis-
plac; daca ii detest, cum pot sa-i iubesc? Daca m-as preface
cd 1i iubesc, n-as fi ipocrit?

Bitranul: Daca vrei sa schimbi gustul unui pahar
cu apa trebuie sa pui in el vin; daci vrei sa schimbi calitatea
inimii tale pentru ca «inima ta de piatra sa devina o inima de
carne» trebuie si introduci in ea o prezenta care nu se gaseste
incé acolo. Sfantul loan Evanghelistul ne descopera ca «Du-
mnezeu este iubire» (1 loan 4, 16) si ca «iubirea vine de la
Dumnezeu» (1 loan 4, 7). Pentru a iubi pe dusmanii nostri
sau numai pe cei ce ne stanjenesc, trebuie, asadar, sa primim
iubirea de la Cel care este Iubire. Trebuie, deci, sa-1 cerem
aceasta cu incredere, cu credinta: credinta este aceea care ne

.deschide iubirii: «Si noi am cunoscut §i am crezut iubirea, pe
care Dumnezeu o are cétre noi.» (1 loan 4, 16). «Intru aceasta
s-a aratat dragostea lui Dumnezeu cétre noi, ca pe Fiul Sau
Cel-Unul Nascut L-a trimis Dumnezeu in lume, ca prin El
viata sa avem» (1 loan 4, 9). «Cine marturiseste ca lisus este
Fiul lui Dumnezeu, Dumnezeu ramane intru el si el in Dum-
nezeu» (1 loan 4, 15): «Crezand in lisus Hristos descoperim
cd Dumnezeu atat ne-a iubit, incét a dat pe Fiul Sau Unic»... si
cand ne descoperim toti, incepem si noi s iubim: «Noi iubim
pe Dumnezeu, fiindca El ne-a iubit cel dintdi» (1 loan 4, 19).



444 A Dpoua VENIRE A DoMNuLUI NOSTRU lisus HRisTOS

Daca credinta ne deschide iubirii, reciproca este si ea
adevarata: iubirea ne deschide credintei, cici iubind descope-
rim pe Dumnezeu: «Oricine iubeste e nascut din Dumnezeu
si cunoaste pe Dumnezeu... cel ce nu iubeste n-a cunoscut pe
Dumnezeu, pentru cd Dumnezeu este iubire» (1 loan 4, 7-9).

A crede si a iubi formeaza un tot. lata porunca Sa: a
ne lipi cu credintd de Fiul Sau lisus Hristos si a ne iubi unii
pe altii. Atunci suntem «nascuti din Dumnezeu»: «Stim ca
cine este nascut din Dumnezeu nu picatuieste; ci Cel Care
S-a nascut din Dumnezeu il pazeste si cel viclean nu se atinge
de el» (1 Ioan 5, 18-19). «La Judecati nu va veni, ci s-a mutat
din moarte la viata» (Ioan 5, 24). A iubi inseamna, asadar, cu
adevarat, a anticipa Judecata.



CAPITOLUL IX

O INCERCARE DE ESHATOLOGIE
ORTODOXA?*

Venirea vietii veacului ce va sd vina» presupune
(( sfarsitul acestuia in care traim, «sfarsitul lumii».
Lumea noastra, insé, pe care Dumnezeu a chemat-o la
existentd, este pentru acest motiv indestructibila, caci
nu exista nici o putere mai mare decat cea care a creat-
0. Ceea ce trece este «chipul acestei lumi» (1 Corinteni
7,31).

«In acest sens trebuie sa intelegem sfarsitul lumii.
Catrastofa finala a universului nu atrage o noua creatie,

26 Ajungédnd aproape de sfargitul Partii a VII a, referitoare la cea
de a doua Venire a Domnului, in cursul careia am vorbit indeo-
sebi despre semnele premergitoare acesteia, despre sfarsitul lumii
si despre Judecatd, considerdam folositor sd reddm céteva extrase
dintr-un articol al Preotului Alexandru Turincev, apérut in revista
Contacts nr.54, 1966. Acest articol este intitulat: «Un eseu asupra
eshatologiei Ortodoxe». Eshatologie inseamna ceea ce priveste
sfarsitul veacurilor si starea omului dupa moarte. Autorul, care are
o experientd duhovniceasca indelungatd §i profunda, marturiseste
aici cu caldura despre credinta si experienta sa in fata «tainei lumii
si a omului, a sfargitului ultim, a evolutiei cosmice, despre intelesul
istoriei omenegti, despre destinul fiecdruia dintre noi...» El este con-
vins ¢ «Lumea nu poate fi explicata plecand de la ea insasi» si cd
«intelesul ei si scopul ei suprem sunt ascunse in istoria omului $i nu
in evolutia cosmosului». El afirma ci «omul cautd zadarnic in afara
lui Hristos explicarea acestor taine».



446 A DOUA VENIRE A DOMNULUI NOSTRU lisus HRISTOS

incepand de la zero, incepand de la neant, ci inseamna o
reinnoire a lumii care a fost o data creata pentru totdeau-
na. Continuitatea intre pamantul cel vechi §i pamantul
cel nou nu este intrerupta, ci se produce o trecere «un
transcensusy, saltul dintr-un mod de existentd in altul.
Parusia sau cea de a doua Venire a lui Hristos nu face
parte din sirul evenimentelor istorice, ci este un eveni-
ment care modifica in intregime starea acestei lumi, din-
colo de istorie, este un fenomen metafizic, metacosmic
care modifica firea intregului univers. Schimbarea care
se va produce nu va fi rezultatul unei reactii chimice sau
al unei explozii a puterilor cosmice, exclusiv naturale.
Schimbarea presupune revérsarea puterii sau energiei
dumnezeisti supranaturale. Tatdl trimite pe Fiul Care
vine in slava Sfantului Duh. Focul, care este lucrarea
Sfantului Duh, reinnoieste, slaveste, indumnezeieste
intreaga creatie. lata de ce se inseald cei ce vorbesc de
o posibilitate «reald» de provocare a sfarsitului lumii
prin forta unei explozii atomice, printr-o dezintegrare
materiald. Lucrarea Sfantului Duh nu poate fi fortata, nu
se poate provoca Parusia. O catastrofa atomica mondiala,
care ar antrena dezintegrarea totala a planetei noastre, nu
insd si a cosmosului, n-ar fi decat o sinucidere a lumii
sau un asasinat la scarad planetara. Universul nostru nu
este numai locul in spatiu al Venirii Domnului, ci mai
degraba receptaculul Sau spiritual. Acest receptacul il
constituie mai intii sufletele umane, altfel spus, Trupul
lui Hristos, Biserica tainica... Tot ceea ce este duhovni-
cesc, este «launtricy, este in interior. Omul trebuie si fie
gata s3-L intdlneasca pe Hristos in slava, precum trebuie
sa fie gata pentru «mica sa apocalipsé» personald, pentru
moartea sa. Pentru acest ceas ne-am si nascut. Aparitia
lui Hristos trebuie sa se implineasca, in primul rand, in
interiorul sufletelor si al lumii... $i noi, precum odinioara
ucenicii lui Hristos, intrebam: «Céand se vor intimpla



O INCERCARE DE ESHATOLOGIE ORTODOXA 447

acestea?» Si raspunde insusi Fiul Omului: «Nimeni nu
cunoaste acea zi §i acel ceas, afara de Tatdl». Domnul a
precizat (Matei 24) doar semnele apropierii sfarsitului,
dar in definitiv nu putem decét sa «presimtim» cd Dom-
nul «este aproape la usi»... Chiar acest inevitabil al intal-
nirii cu Domnul in ziua cea din urma poarta in ea Jude-
cata finala pentru toti.

«Aceastd Judecata este, deopotriva, un fapt inte-
rior, imanent §i personal. Judecata se face prin Duhul
Adevarului si prin [ubirea Iui Dumnezeu: omul va vedea
adevidrul in ceea ce-1 priveste, el se va vedea pe sine
insusi in lumina Adevarului. El va fi pus fati in fatd cu
imaginea desavarsirii sale, atunci cand «cartea vietii»
fiecdruia dintre noi va fi deschisd. Nimic din ceea ce
este minciuna, pacat, orbire, greseala, ura, mandrie, nu
va avea loc in Imparatia Adevarului si a Iubirii. Sabia
duhovniceasca care este Adevarul si puterea cuvantului
lui Dumnezeu, va despica omul pana in adancul fiintei
sale. «Fiecare va fi mantuit, spune Sfantul Pavel, dar ca
(trecut) prin foc» (1 Corinteni 3, 15), prin focul care mis-
tuie tot ce este necurat §i nepotrivit pentru Imparétie.
Pentru ca omul si fie «iertaty, trebuie ca intreg raul care
se afla in el, toate «nodurile de vipera» ale inimii sale sa
fie eliminate prin suferinta si astfel rascumparate si de
catre el.

«Nu va fi niciodata prea mult a repeta ca parabo-
lele despre despértirea graului de neghina, a oilor de ca-
pre, nu sunt decat niste imagini, niste simboluri. Nu tre-
buie sa le intelegem in sens literar, simplificat. Asa cum
explica Sfantul Ioan Gurd de Aur, Domnul nostru vor-
bea adaptandu-se la nivelul de intelegere al celor care-L
ascultau. Linia de despartire va trece, nu printre doud
categorii de suflete, drepte sau pacatoase, ci induntrul
fiecaruia dintre noi. Nu existd om care si nu fie pacatos:
fiecare are ceva care va fi distrus sau purificat; nu exista



448 A DOUA VENIRE A DoMNuLUI NOSTRU lisus HRisTOS

nici pacatos care sd nu aiba in el un strop de lumina.
«Faptul ca la Judecata din urma vom fi judecati
de iubirea si adevarul lui Dumnezeu, nu micsoreaza,
desigur, rdspunderea noastrd pentru intreaga viatd i
nu inlaturd nimic din tragicul situatiei noastre. Cu toa-
te acestea, in meditatiile noastre asupra Judecatii din
urma, trebuie sa ne eliberam de reprezentarile noastre
juridice despre Judecata si despre Judecitor. In decursul
istoriei Bisericii s-a abuzat de prea multe ori de «peda-
gogia intimidarii» in spiritul «unui cod penal dintre cele
mai neindurétoare», §i prea adeseori s-a uitat «adancul
milostivirii lui Dumnezeuy, deformandu-se astfel chipul
de iubire al lui Dumnezeul. Mila lui Dumnezeu este
nemarginita. In fata ei, «pacatul a tot trupul», ne spune
Sfantul Isaac Sirul, pacatul intregii lumi nu este decat
«un pumn de nisip aruncat in imensitatea marii». Doar
omul, printr-un refuz liber sau prin revolta, se poate im-
potrivi acestei milostiviri §i poate rdméane permanent
in suferinta refuzului sau. Sfintii Parinti ai Rasaritului
repetd cu bucurie acest cuvant: «Dumnezeu ne-a creat
fara noi, dar nu ne mantuieste fara noi». Sfantul Isaac
Sirul rosteste in Omilia 19 urmaitoarele cuvinte, carac-
teristice viziunii ortodoxe despre «lucrurile cele de pe
urma»: «sd nu intre in mintea omului gandul spurcat ca
Domnul inceteaza a iubi pe cel pacatos. lubirea lucreaza,
ins3, in doua feluri: ea il tulbura pe pacétos si ii bucura
pe cei care si-au implinit datoria». «Dupé péarerea mea,
adaugi acest Parinte, chinul iadului este remugcarean.
«Am ajuns la punctul crucial”’: gheena, iadul?,

27 ntregul pasaj dedicat iadului lipseste din prima editie romaneas-
ca a catehismului «Viu este Dumnezeu» (n. trad).

28 Pentru aprofundarea catehetica a acestei teme, recomanddm car-
tea episcopului rus Ilarion Alfeev, Hristos, biruitorul iadului. Po-
gordrea la iad in perspectiva ortodoxd, trad. rom. Cristian Vajea,
Edit. Sofia, Bucuresti, 2008.



O INCERCARE DE ESHATOLOGIE ORTODOXA 449

osanda, chinurile vesnice...».

«(...) Problema infernului este, dintre toate,
cea mai cruciala. Constiinta morald poate admite ia-
dul inteles in sensul de stare de purificare a sufletului,
chiar daca de durata, dar in orice caz nu eterni. Ceea ce
conteaza, pana la urma, e faptul ca iadul poate sa fie in-
vins si el este deja invins. Aceasta este afirmatia centrala
a credintei noastre. A crede in Hristos inseamna a crede
in biruinta Sa asupra iadului. El este biruitorul mortii si
al iadului. El este eliberatorul nostru: doar El ne poate
elibera de iadul cel de acum si de cel din cealalta viata.
Mai trebuie sa adaugam ca Biserica Ortodoxa nu are in
vedere distinctia latina intre iad i purgatoriu. Ea se roaga
pentru toti mortii si nu admite ca ar exista de pe acum
osanditi pentru totdeauna. Viata de dincolo de mormant
nu e decat urmarea vietii celui adormit, cu purificarea
si eliberarea sa progresiva, o vindecare, o maturizare, o
asteptare creatoare».

«Sfantul Ioan Gura de Aur, in celebra sa predica
care se rosteste in noaptea de Pasti, concluzioneaza: ia-
dul a fost lovit de moarte atunci cand s-a intalnit cu Hris-
tos, si adauga:,,El a fost lovit de moarte, pentru ca Tu l-ai
nimicit; a fost lovit de moarte, pentru ca Tu l-ai umilit; a
fost lovit de moarte, pentru ca Tu l-ai legat; a fost lovit de
moarte, pentru ca Tu 1-ai omorat™ ».

«In contextul eshatologic general, cum putem sa
consideram aceste afirmatii radicale ale Sfantului Ioan
Gura de Aur despre legarea, umilirea, omorérea §i nimi-
cirea sau golirea iadului? Sa spunem lucrurilor pe nume:
ideea iadului vesnic si a suferintelor vesnice pentru unii, a
fericirii vesnice indiferente la suferintd pentru ceilalti nu
mai poate rdméane in constiinta crestina vie, innoitd, asa
cum o prezentau altidata catehismele noastre si cursurile
de teologie scolastica. Aceastd conceptie veche, care vrea
sa se plieze pe textele evanghelice, le intelege insa intr-un



450 A Dpoua VENIRE A DoMNuLut NOSTRU lisus HRISTOS

mod literal, grosier, material. Fara sa patrunda in sensul
lor spiritual, ascuns in spatele imaginilor si simbolurilor.
Aceasta conceptie se prezintd din ce In ce mai mult ca
o siluire de neingaduit a congtiintei, a gandirii si a vietii
crestinului. Nu se poate admite ca Jerfa de pe Golgota sa
fie aratata ca incapabila sa rascumpere lumea si sa invinga
iadul. Altfel ar trebui spus: creatia este un esec, riscumpa-
rarea este tot un esec. Este un timp important pentru toti
crestinii sa dea marturie impreuna si sa descopere experi-
enta lor mistica, intima in acest domeniu, astfel incat expe-
rientele lor duhovnicesti si poate si revolta si groaza lor in
fata reprezentarilor antropomorfe materialiste ale iadului,
ale Judecatii din urma si ale Ierusalimului ceresc. E tim-
pul sa termindm cu toate aceste monstruozitati, doctrinale
sau nu, adesea blasfeme, ale veacurilor trecute, care fac
din Dumnezeul lubire ceea ce El nu este: un Dumnezeu
extern care nu e decét alegoria conducétorilor pamantesti
si nimic altceva. Pedagogia intimidarii si a terorii nu mai
este eficace, ci, dimpotriva, ea opreste intrarea in Biserica
a multora dintre cei care cautd un Dumnezeu al dragostet,
iubitor de oameni, Filantropul, asa cum il arata Liturghia
ortodoxa»

«Un cuvios de la muntele Athos, un staret aproape
contemporan cu noi, scrie cele ce urmeaza, adresandu-se
fiecarui crestin: «Cénd Domnul te va fi mantuit impreuna
cu intreaga multime a fratilor tai si cAnd n-ar ramane decét
unul singur dintre dusmanii lui Hristos si ai Bisericii in
intunericul cel mai din afara, n-ai incepe tu oare impreuna
cu toti ceilalti sa-L rogi pe Domnul sd fie mantuit acest
frate nepocait? Daca nu-l rogi zi §i noapte, atunci inima ta
e de fier, insa nu avem nevoie de fier in rai».

«Si Sfantul Pavel, cel care era asa de unit cu
Hristos incét a putut afirma: «Nu eu sunt acela care mai
traiesc, ci Hristos este Acela care traieste in mine; n-a
spus el oare, ci e gata sa se «desparta de Hristos pentru



O INCERCARE DE ESHATOLOGIE ORTODOXA 451

fratii sai?».

«Fiecare dintre noi nu trebuie oare sa-l roage pe
Dumnezeu: Toti fratii mei sa fie salvati impreund cu mine?
Sau, daca nu, sa fiu §i eu condamnat impreuna cu ei!
Domnul nostru nu asteapta de la noi o astfel de rugaciune?
Si aceastd rugaciune nu va fi ea rezolvarea,,problemei”
iadului si a osandirii?»



CAPITOLUL X

RUGACIUNEA PENTRU MORTI

SI
COMUNIUNEA SFINTILOR

Méntuirea este personald, adicd, omul este raspunza-
tor inaintea lui Dumnezeu de viata sa. Acest fapt
nu exclude solidaritatea care trebuie si existe intre oa-
meni §i care e placuta inaintea lui Dumnezeu. Biblia face
sa reiasd cand responsabilitatea personala, cand solidari-
tatea intre oameni.

In Cartea proorocului Iezechiel, Dumnezeu
subliniazd primul aspect: «Daca vreo tard ar pacatui
inaintea Mea, abatandu-se in chip nelegiuit de la Mine si
Eu as intinde mana Mea asupra ei... §i daca s-ar afla aco-
lo cei trei barbati: Noe, Daniel si lov, apoi acestia, prin
dreptatea lor, si-ar scdpa numai viata lor, zice Domnul
Dumnezeu. Sau daca as trimite asupra acestui pamant
fiare rele, care l-ar vaduvi de popor si daca el din pricina
fiarelor ar ajunge pustiu si de nestrabatut, atunci acesti
trei barbati, aflindu-se in el, precum este de adevarat ca
Eu sunt viu, zice Domnul, tot asa este de adevarat ca
el n-ar scdpa nici pe fii, nici pe fiice, ci numai ei sin-
guri ar scapa, iar tara ar ajunge pustie» (Iezechiel 14,
12-20). Asadar, Dumnezeu méantuieste pe cel drept chiar
daci toti cei din jurul lui sunt necredinciosi; §i invers,
necredinciosii nu se pot bizui pe dreptatea unuia dintre



RUGACIUNEA PENTRU MORTI $1 COMUNIUNEA SFINTILOR 453

ai lor ca sa ceard mantuirea.

In Cartea Facerii, insd, Dumnezeu face cunoscut
cd va cruta un oras intreg pentru zece drepti care s-ar afla
acolo. El spune lui Avraam care-L ruga staruitor: «De se
vor gési in cetatea Sodomei cincizeci de drepti, voi cruta
pentru ei toata cetatea si tot locul acela»... «Pentru cei
zece nu o voi pierde» (Facere 18, 23-32). lata de ce Apos-
tolul Iacov zice: «Marturisiti-va unul altuia pacatele si va
rugati unul pentru altul, ca sa va vindecati; cd mult poate
rugiciunea staruitoare a dreptului» (Iacov 5, 16).

Tot astfel, Sfantul Arhidiacon Stefan, pentru cei
care-l omorau cu pietre cerea Domnului iertarea lor; el
urma astfel exemplul dat de Hristos Care se ruga pentru
cei care-L rastigneau: «Parinte, iarta-le lor, ¢ nu stiu ce
fac» (Luca 23, 34).

Rugéciunea dreptului poate obtine iertarea
pacatosului, chiar daca acesta a murit. Citim in Cartea a
Doua a Macabeilor®: «Ca de n-ar fi avut nadejde (Iuda
Macabeul), cd vor invia cei care mai inainte au cazut,
desert si de ras lucru ar fi a se ruga pentru cei morti. Si
a vazut ca celor ce cu buna cucernicie au adormit, foarte
bun dar le este pus. Drept aceea, sfant si cucernic gand
a fost, ca a adus jertfa de curétie pentru cei morti, ca sa
se slobozeasca de pacat» (2 Macabei 12, 44-46). Rugan-
du-ne pentru morti avem nadejde sa dobandim iertarea
pacatelor lor. Sfantul Ioan Evanghelistul ne dezviluie in
Apocalipsa ca mortii se pot ruga pentru cei vii (5, 8; 8, 3);
el aseamdna «rugaciunile sfintilor» in fata Tronului Mie-
lului cu niste «cupe de aur pline cu mireasma». Moartea
nu distruge unitatea Trupului lui Hristos: membrii Bise-
ricii care luptd incé in aceasta viata si cei care au primit
deja cununa in cealalta, fac parte din Acelasi Trup. Acest

» Macabei: a) a se vedea cap.VI1I al partii a saptea; b) numele aces-
tei Carti e luat de la personajul principal: luda Macabeul.



454 A DOUA VENIRE A DomNuLUI NOSTRU lisus HRrisTos

lucru il numim Comuniunea Sfintilor®.

Tot astfel, Sfanta Liturghie este sdvarsita de in-
treaga Biserica vie, a celor care sunt inca «in acest trup»
(Filipeni 1, 22) si Biserica slavita a celor care sunt deja
cu Hristos (Filipeni 1, 23), care «s-au despartit de trup ca
sa fie cu Hristos» (2 Corinteni 5, 8). Unii dintre acestia
din urma sunt reprezentati in bisericile noastre in icoane,
care ii bucura pe credinciosi: ei vad fata lui Dumnezeu. Ei
mai sunt reprezentati la Sfanta Liturghie prin «particele»
de paine pe care preotul le asaza pe Sfantul Disc, citind
numele lor, ce se afla scris pe pomelnicul dublu (diptic)*
adus de credinciosi la Sfantul Altar. Atunci cand preotul
pregéteste jertfa euharistica, pune mai intai pe Sfantul
Disc o bucata de paine (partea din centrul unei «pres-
curi») ce se cheama «Agnet» care va deveni «Trupul
lui Hristos si va fi oferit credinciosilor spre impartasire.
Apoi, asaza in partea dreaptd a «Agnetului», un mic
triunghi de péine, spre pomenirea Maicii Domnului; la
stdnga « Agnetului» randuie noud mici particele de paine
reprezentand ingerii, profetii, apostolii, sfintii ierarhi,
ascetii*, martirii, timaduitorii, stramosii lui lisus Hris-
tos, Sfantul a carui Liturghie se savarseste (Sfantul Ioan
Gura de Aur sau Sfantul Vasile cel Mare); apoi asaza la
picioarele Agnetului particele reprezentind pe cei vii i,
dedesubtul acestora, pe cei morti, toti cei care au fost
trecuti in pomelnice cu numele lor... Astfel, intreaga
Biserica este adunata in jurul Stapanului Sdu pe Sfantul

3 Vezi Intelepciunea lui Solomon 3, 7.

' Diptyc: Foaie de hartie dubla pe care credinciosii scriu numele
persoanelor vii i decedate pentru care ei doresc sa se roage Biseri-
ca. Mai pe roméaneste pomelnic.

3 Ascetii sunt cei care au practicat asceza, adica si-au supus tru-
purile si sufletele unei discipline aspre spre a se darui Domnului
pe de-a intregul.



RUGACIUNEA PENTRU MORT]I $I COMUNIUNEA SFINTILOR 455

Disc* si care in momentul rugiciunii celei mari a ana-
foralei, va fi infatisata lui Dumnezeu spre a fi sfintitd de
Duhul Sau Cel Sfant*.

COMUNIUNEA SFINTILOR

Copilul: imi arati Sfintii asezati pe Sfantul Disc ? Ce
este un sfant?

Batranul: «Unul Sfant, Unul Domn, lisus Hristos,
intru marirea lui Dumnezeu Tatal. Aminy, raspunde poporul
preotului care a rostit formula liturgica «Sfintele Sfintilor».

Copilul: Cum pot fi numiti «sfinti» niste oameni,
cand numai Domnul lisus Hristos este Sfant?

Batranul: intr-adevar, cei pe care 1i numim «sfinti»
devin sfinti prin pogorarea Sfantului Duh si participarea
lor la viata Celui Singur Sfant care a spus: «Fiti, dar, voi
desavarsiti, precum Tatal vostru Cel ceresc desavarsit este»
(Matei 5, 48).

Copilul: Asadar, sfintii sunt oameni virtuosi?

Bitranul: Sunt, dar nu acesta este esentialul: sfant e
cel care implineste voia lui Dumnezeu (cf. loan 7, 16-19; S,
30).

Copilul: Cum putem implini aceastd vointd dum-
nezeiasca?

Batranul: Pe de o parte, Apostolul Pavel ne spu-
ne: «..Nu sidvarsesc ceea ce voiesc, ci ceea ce urisc, aceea
sdvarsesc.» (Romani 7, 15-20): aceasta este conditia noastra
comund, urmam impulsurile noastre, urmarim interesele
noastre personale, acelea ale «omului vechi»; pe de alta par-
te, in Epistola catre Galateni (2, 20), tot el ne spune: «M-am
rastignit impreuna cu Hristos si nu eu mai traiesc, ci Hristos
traieste in mine.» Acolo el poate implini voia Tatalui, céci
«omul cel vechi a fost rastignit impreuna cu El (cu Hristos)
ca si se nimiceasca trupul pacatului, ca sa nu mai fim robi ai

3 A se vedea desenul cu modul de asezare a péinii pe Sfantul
Disc.

* A se vedea Partea a VI-a, cap. IX: «Anaforaua propriu-zisa»



456 A DOUA VENIRE A DOMNULUI NOSTRU lisus HrisTos

pacatului; céci cel care a murit este liberat de pacat (...). Deci
sd nu imparateasca pacatul in trupul vostru cel muritor, ca sa
va supuneti poftelor lui...» (Romani 6, 6-12).

Copilul: Trebuie, asadar, sa ma fac mai bun!

Bitranul: Da, dar aceasta nu este de ajuns: tu nu poti
nimic prin tine insuti, decat sa cazi in orgoliu, cici «Fara
Mine nu puteti face nimic» (loan 15, 5). Numai urménd pe
invatitor, luandu-ti crucea ta, lasand pe «morti sa-si ingroape
mortii lor» (Matei 8, 22; Luca 9, 60), vei putea sa intri in
Viata!

Copilul: De ce a spus lisus: «Lasa mortii sa-si ingroa-
pe mortii lor?». Aceasta ma tulbura.

Bitranul: Este un adevar tulburator. Mortii despre
care vorbeste aici Hristos sunt aceia care, chiar daca ca sunt
vii, nu cauta viata imparatiei. «Lasd mortii s-si ingroape
mortii lor, iar tu mergi de vesteste imparatia lui Dumne-
zeu» (Luca 9, 60). Pentru cel viu, omul care s-a angajat pe
calea sfinteniei in cautarea Celui Singur Viu, Hristos, grijile
lumesti trec in urma vietii impﬁrétiei.

Copilul: Ce se intdmpla cu acesti «<morti»? Au ei vreo
speranta ?

Bitranul: Daca au «urechi de auzity (Matei 11, 15),
daca sunt atenti la Duhul Sfant, pot auzi: «Vino dupa Mine»
(Matei 8, 22), chemarea lui Hristos si se pot reuni cu cei vii
din turma sa.

Copilul: Dar daca aud Cuvantul si nu se aldtura tur-
mei?

Batranul: Ei vor sfarsi ca sluga cearea care gi-a ingro-
pat talantul (Matei 25, 24-30), caci «Nimeni care pune mana
pe plug si se uitad indarat nu este potrivit pentru imparatia lui
Dumnezeu» (Luca 9, 62).

Copilul: Dara auzi Cuvantul si a-L urma, nu inseamna
oare ceea ce se numeste «chemare»?

Biatranul: Este si aceasta; cel care aude vocea
Stapanului, se pune pe calea cea stramta care duce la Viata; el
isi va tréi judecata sa, asemenea Sfantului Serafim din Sarov
in timpul celor doudzeci si cinci de ani cat a tréit retras; din
timpul vietii sale, el era plin de Duh Sfant, el este deja inviat;






458 A DouA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRrisTos

la moartea sa pamanteasca, care nu va fi decat o trecere spre
mai mare plinitate, el va intra in bucuria Stapanului sau, in
bratele Tatalui Care isi regaseste fiul pierdut pentru a nu-L
mai parasi niciodata, caci, cum spune Sfantul Pavel, «Puru-
rea cu Domnul vom fi» (1 Tesaloniceni 4, 17).

Sfintii sunt cei care perpetueaza Cincizecimea Biseri-
cii, care marturisesc prezenta Sfantului Duh si de aceea Bise-
rica Ortodoxa fi sarbatoreste in prima duminica dupa Rusalii,
numitd Duminica Tuturor Sfintilor®.

Copilul: De ce Maica Domnului are un loc deosebit
pe Sfantul Disc?

Bitranul: Maica Domnului are pe langa Hristos,
la dreapta Lui, un loc deosebit. Ea este exemplul cel mai
desavarsit ce ni s-a dat, de trecere de la moarte la viata. Ador-
mirea Maicii Domnului este modelul unui sfarsit exemplar
al existentei noastre pamantesti, ea, care a trecut la viata
vesnica dincolo de judecata potrivit Evangheliei: «Cel care
ascultd cuvantul Meu si crede in Cel Care M-a trimis, are
viata vesnica si la judecata nu va veni, ci s-a mutat din moarte
la viata» (loan 5, 24).

 Biserica Romano-catolica 1i sarbatoreste pe Toti Sfintii in ziua
de 1 noiembrie, cand se face si «pomenirea mortilor».



CAPITOLUL X

ADORMIREA MAICII DOMNULUI

dormirea Maicii Domnului nu este redata in Sfin-

tele Scripturi, dar relatarea ei ne-a fost pastrata in
memoria Bisericii §i se regaseste in icoana sarbatorii si
in Liturghia din 15 august, care ne ofera cateva intreza-
riri ale acesteli taine.

A. Icoana Adormirii Preasfintei Fecioare Maria

Fecioara Maria pe patul sau de moarte; Sfan-
tul Duh i-a strdns pe Apostoli din toate colturile lumii
pentru a o insoti pe Maica Domnului la mormant. Pri-
mii episcopi ai Bisericii sunt si ei in jurul ei, ingerii se
inchind in fata ei, femeile vin sa-i cinsteasca trupul. In
spatele patului funerar, in centru, in picioare, Hristos in
slava se 1naltd senin, purtand in brate un prunc. Este su-
fletul Maicii Sale.

Copilul: De ce sufletul are aspectul unui prunc ?
Sa fie el amprenta miniaturala a trupului si acesta si-i fie
invelisul ?

Batranul: Nu, se da sufletului Mariei forma unui
nou-nascut in scutece deoarece ea se nagte in cer. EaL-a
adus pe lume pe Fiul lui Dumnezeu in trupul sau, ea I-a
daruit inomenirea sa pentru ca El sd se nasca pe pdmant.
Acest Fiu, devenit Fiul sau, ii daruieste in schimb dum-



460 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRisTOS

nezeirea Sa, pentru ca ea sa se nasca in cer: «Slava vea-
cului ce va sa vina, desavarsirea finald a omului este deja
implinita nu doar intr-o Persoana dumnezeiasca intrupata,
ci si intr-o persoana omeneasca indumnezeita»*.

B. Liturghia Adormirii Maicii Domnului

«Intru nastere fecioria ai pazit, intru adormire
lumea nu ai parasit de Dumnezeu Nascatoare. Mutatu-
te-ai la Viata, fiind Maica Vietii si cu rugaciunile tale
mantuiesti din moarte sufletele noastre» (Troparul Ador-

36 V. Lossky, in L. Uspensky si V. Lossky, The meaning of icons,
Urs Graf Verlag, Elvetia, 1952, editia a 2-a, p. 215.



ADORMIREA Maicii DOMNULUI 461

mirii Maicii Domnului).

Slujba Adormirii ne invatd ca Fecioara Maria
a trecut din moarte la viata, cd ea se bucurd de viata
vesnicad fara sa fi avut parte de Judecatd (loan 5, 24),
caci Maica Vietii n-a putut si rdmana in striciciune.
Noi sdrbatorim Adormirea Maicii Domnului ca pe un al
doilea Pasti, invierea celei care, inainte de Judecata din
urma, inainte de Invierea de obste, este de astdzi unita
cu Dumnezeu: Mormantul §i moartea n-au putut sa o
tind pe Maica Domnului; ea mijloceste pentru noi, ne
ocroteste si raimane nadejdea noastra neclintitd; Hristos
Care locuit-a in pantecele ei fecioresc, mutat-a la Viata
pe Maica vietii (Condac, glas 2). Ingerii spaimantatu-
s-au la vederea Adormirii Fecioarei; Cum se inaltd de
la pamant la cer Fecioara? (Megalinar, oda a 9-a). O
alcdtuire de la Vecernia sarbatorii ne spune cd Apostolii
au luat parte la 0 a doua inél;are, aceea a Fecioarei Maria
cu trupul, pentru a se impartasi de slava Fiului Sau. Ceea
ce s-a implinit in Fecioara Maria a fost prevazut in pla-
nul lui Dumnezeu pentru fiecare dintre noi. La sfarsitul
veacurilor, dupa Judecata, vom fi vii, suflete si trupuri,
inaintea lui Dumnezeu. Sfantul Pavel scrie: «Agsa este si
invierea mortilor: se seamana trupul intru stricaciune,
inviaza intru nestriciciune; se seamana intru necinste,
inviaza intru putere. Se seaméana trup firesc, inviaza trup
duhovnicesc. Daci este trup firesc, este si trup duhovni-
cesc» (1 Corinteni 15, 42-44). Aceasta este finalitatea
Judecitii: ea deschide spre viata de veci, spre lerusali-
mul ceresc.



CAPITOLUL XII

IERUSALIMUL CERESC

Copilul: Am vorbit despre prima Venire a Domnului,
despre sensul Intrupirii, apoi despre timpul Bisericii, adica
despre timpul luptei noastre duhovnicesti. Oamenii asteapta
acum Cea de a doua Venire, «invierea mortilor si viata vea-
cului ce va sa vie» (Crezul).

Ceea ce mi-ai spus, mai ales despre sfarsitul lumii,
m-a uimit cu adevarat. Dupa cum am inteles, distrugerea
lumii vechi este inceputul necesar al creatiei celei noi. Am
ascultat, insa, altadati, o conferinta a unui astro-fizician, as-
tronom oficial. El anunta «sfarsitul tragic al soarelui», prez-
icnd cd intr-o zi soarele se va stinge, dupd ce mai intii va
exploda si va produce volatilizarea pamantului. Aceasta va fi
sfarsitul omenirii, dupa parerea lui. Numeroase filme si carti
ilustreaza sfarsitul lumii intr-un mod foarte realist. Tu, din
contrd, prezinti iubirea lui Dumnezeu totdeauna daruita oa-
menilor, viata vesnica in lerusalimul ceresc. Sfarsitul lumii
despre care vorbesti si cel anuntat de astro-fizicieni sunt doua
lucruri diferite? '

Bitranul: Ele nu se situeaza pe acelasi plan. Stiinta,
inchisd intre hotarele lumii, este indreptatd catre realitatea
unilaterald a empiricului si rationalului. Revelatia merge din-
colo de hotarele timpului temporale in interiorul cérora se
desfasoara, in mod necesar, cercetarea stiintifica.

Modul nostru de a vedea este altul, nu ca am incerca
s nesocotim stiinta ca sd ne eliberam de istorie. Noi stim
ca Domnul este «Alfa si Omega» (Apocalipsa 1, 8), Princi-
piul, Creatorul, Centrul si Sfarsitul a toate, pentru ca de la El,



IERUSALIMUL CERESC 463

«prin El i intru El sunt toate» (Romani 11, 36). Aceasta ni se
descopera patrunzand in tainele Scripturilor.

Aceasta stare nu vine de la sine, ci o cerem la fiecare
Liturghie euharistica atunci cand ne rugam inainte de citirea
Sfintei Evanghelii: «Straluceste intru inimile noastre, Iubito-
rule de oameni, Stapéne, lumina cea curata a cunoasterii dum-
nezeirii Tale si deschide ochii mintii noastre spre intelegerea
evanghelicelor Tale propovaduiri...» .

Sa revenim acum la lerusalimul Ceresc cel faga-
duit. De-a lungul convorbirilor si istorisirilor mele, cuvintele
Legdmant si Fagaduinta revin ca un laitmotiv; ele nu trebuie
uitate niciodatd. Dumnezeu este statornic, Legamantul Sau
ne este permanent oferit. El apare in Sfintele Scripturi sub
diferite forme, imagini, simboluri: imparatia lui Dumnezeu,
Domnia, Israelul mantuit, Venirea Domnului, Nunta Mielului
cu poporul Sau, Nunta Bisericii §i a Stapanului Sau, Pamantul,
Templul, Locasul, Cetatea lui Dumnezeu, Sion, Viata veacu-
lui ce va sa vie, Noul lerusalim, lerusalimul ceresc. Ceea ce
Dumnezeu ne fagaduieste este o lume cu totul noua.

Atentie, ins3, venirea acestei lumi noi este un adevar
vesnic si dinamic, desfasurandu-se, in acelasi timp, pe doua
planuri care se intrepatrund: cel al istoriei omenesti si cel al
tainei. Aceastd imparatie este deodatd in germene «aici $i
acumy, si una «viitoare», vesnica si cu totul noui. Aceasta
noutate este in raport strans cu ultima chemare a fapturilor
create, care este, tine bine minte, sa ajunga in mod liber la
unirea cu Dumnezeu. Este ceea ce teologii numesc «indum-
nezeire» (theosis): «Aceasta este definitia pozitiva a aceleiasi
taine care trebuie sa se implineasca in fiecare persoana umana,
in Biserica, si sa se descopere deplin in veacul viitor, atunci
cand, dupa ce totul va fi unit in Hristos, Dumnezeu «va fi
totul in toate» (1 Corinteni 15, 28)»*". Tu vezi, «chemarea» si
«veacul viitor» sunt legate intre ele.

Copilul: Asadar, sfarsitul lumii nu inseamna sfarsitul
a toate?

V. Lossky, 4 I’Image et a la Ressemblance de Dieu, Paris, Aubier,
1967, pp. 107 si 108.



464 A poua VENIRE A DoMNuLUI NOSTRU lisus HRisTos

Batranul: Sigur cd nu: «..Caci chipul acestei
lumi trece» (1 Corinteni 7, 31). «Moartea va fi ceea ce va
disparea. Moarte nu va mai fi». «Biserica este chipul si sem-
nul Impératiei lui Dumnezeu pentru ca aceasta incepe a se
infaptui ca o samanta si ca o plamada in Biserica de aici, de
acum...»*®,

«Faptura (...) a inceput sa existe, dar ea va exista in
veci. Moartea si distrugerea nu vor fi o intoarcere in neant,
cici cuvantul Domnului raiméane in veac (1 Petru 1, 25) si voia
lui Dumnezu este neschimbatoare»®.

Aceste fagaduinte pline de sperantd pentru noi se
regasesc in toate Sfintele Scripturi.

A) IN VECHIUL TESTAMENT

O lume radical noua se contureazd de-a lungul
intregului Vechi Testament: «Iata Eu fac un lucru nou, el
da muguri; nu-1 vedeti voi oare?» (Isaia 43, 19).

Un strigat de sperantd, intemeiat pe Fagaduinta,
rasuna, si ecoul sau se face auzit de la un text la altul.

Se regaseste tema lerusalimului necredincios si
pedepsit, dar, pana la urma pocait, care va fi recreat si
reprimit ca o «Mireasa» (Isaia 62, 5) si de care Dumne-
zeu se va bucura.

Se poate spune ca aproape toti termenii pozitivi ce
se afla in Vechiul Testament ajuta sa se contureze lerusa-
limul ceresc. Termenii acestia formeaza un manunchi de
expresii care ne ajuta sa deslusim taina. Afara de terme-
nii mentionati mai sus trebuie adaugati: Lumina (Isaia
60,1,3; Psalmul 35, 10) Fata, Puterea lui Dumnezeu.

Textul cel mai impresionant, vibrand de speranta
e cel al lui Isaia: «Pentru ca Eu voi face ceruri noi i

3 lgnace Hazim, La Réssurection et |’ homme d’ aujourd’ hui, An
Nour, Beyrouth, 1970.
% V. Lossky, Theologie mystique de I’Eglise d’Orient, pp. 89-90.



[ERUSALIMUL. CERESC 465

pamant nou. Nimeni nu-si va mai aduce aminte de vre-
murile trecute $i nimanui nu-i vor mai veni in minte, ci
se vor bucura si se vor veseli de ceea ce Eu voi fi facut,
cdci iatd intemeiez lerusalimul pentru «bucurie» si po-
porul lui pentru «desfatare». Si Ma voi bucura de lerusa-
lim §i Ma voi veseli de poporul Meu si nu se va mai auzi
in acesta nici plans, nici tipat. Sa nu mai fie acolo copii
care mor in floarea varstei si nici batrani care nu ajung
la capatul vietii lor!... caci ei vor fi un neam binecuvantat
de Domnul si impreuna cu ei si odraslele lor. Si inainte
de a Ma chema pe Mine, Eu le voi raspunde, si graind
ei incd, Eu 1i voi fi ascultat. Lupul va paste la un loc cu
mielul, leul va manca paie cu boul si sarpele cu tarana se
va hrani. Nimic rau si vatamator nu va fi in muntele Meu
cel sfant, zice Domnul» (Isaia 65, 17-25).

lerusalimul sau Sionul, «cetatea pacii» (Psal-
mul 75, 3) prefigureaza poporul ales, «ei se vor chema:
popor sfant» (Isaia 62, 12). Ea este locas (Psalmull34,
21), locuinta lui Dumnezeu (Psalmul 109, 2), Cetate
puternica (Psalmul 59, 2), orasul spre care «toate popoa-
rele vor curge» (Isaia 2, 1-5). Precedentele locasuri ale
lui Dumnezeu din timpul lui lacov si Moise erau corturi,
locuinte pentru scurtd durata, dar Ierusalimul nou va fi
«locul de odihna al Domnului in veci» (Psalmii 75; 86,
2; 106, 3; 131, 14; 134), «Dumnezeu l-a intérit pe veci»
(Psalmul 47, 9).

Este adevarat ca in unele texte este greu de deo-
sebit daca e vorba de lerusalimul pamantesc sau de cel
ceresc, dar stim ca lerusalimul vazut este numai um-
bra celui ceresc, care se va arata la sfarsitul veacurilor
construit din «pietre vii» (1 Petru 2, 5), adicd din oameni,
din cetiteni. Acestei patrii spirituale trebuie totdeauna
sd-i pastram numele in minte. «De te voi uita Ierusalime,
uitata sa fie dreapta mea» (Psalmul 136, 5).

Cum un oras construit numai din pietre poate fi



466 A DOUA VENIRE A DoMNULUI NOSTRU lisus HRiSTOS

numit «cetatea lui Dumnezeu» (Psalmul 47, 9), cum sa
zici despre ea: «Maica va zice Sionului omul, §i om s-a
nascut in el» (Psalmul 86, 5)?

In Psalmii sdi, David exprima de multe ori caracte-
rul divin al «cetétii Iui David» (2 Regi 5, 9): «Dumnezeul
meu esti Tu cetatea mea» (Psalmul 58, 10). «...Cetatea Dum-
nezeului nostru, in muntele cel sfant al Lui; bine intemeiata
spre bucuria intregului pamant» (Psalmul 47, 1-2).

CuIsrael, poporul ales, personificat prin Ierusalim,
Domnul a incheiat «Legamantul Sau vesnic» si aici El a
asezat «locasul Sau pe veci» (lezechiel 37, 26)... «Va voi
stropi cu apa curata si va veti curati de toate intinaciunile
voastre... voi lua din trupul vostru inima cea de piatra si va
voi da inima de carne...» (Iezechiel 36, 25-26). Fagaduinta
continud si traiascd in inima oamenilor si totul se
intemeiaza pe Legdmant. Ca unei logodnice, Domnul ii
spune lui Israel: «Te vei logodi cu Mine pe vecie, te voi
logodi Mie dupa dreptate si bund-cuviinta... si voi zice: Tu
esti poporul Meu! Iar el imi va raspunde: Tu esti Dumne-
zeul meu!» (Osea 2, 21-25). El va umple Mireasa de bu-
nuri: «Umplea-ne-vom de bunatatile casei tale, sfant este
locasul Tau, minunat intru dreptate» (Psalmul 64, 5).

Atunci bucuria va izbucni, caci — «Fericiti sunt
cei ce locuiesc in casa Ta; in vecii vecilor Te vor lauda»
(Psalmul 83, 5). «O, bucuria mea, cand mi s-a spus: sa
mergem in casa Domnului! Noi suntem aici, pasii nostri
s-au oprit in portile tale, Ierusalime!» (Psalmul 146).

Eusebiu, un scriitor bisericesc din secolul al I'V-
lea, lasé sa se ghiceasca nadejdea despre ce sunt aceste
porti cand zice ca daca temeliile lerusalimului ceresc
sunt acolo sus pe «Muntele sfant» (Psalmul 2, 6), portile
sale sunt aici jos: sunt portile de la intrarea Bisericii, ea
insdsi poarta la intrarea imparatiei cerurilor. Astfel, ne
este amintit cd drumul citre adevarata noastré patrie, le-
rusalimul ceresc, ne este aratat de Biserica.






468 A DOUA VENIRE A DoMmNULUI NOSTRU T1sus HRisTOS

B) iN NOUL TESTAMENT

Fericirile reinnoiesc vechile fagaduinte. De data
aceasta, Insusi Domnul nostru lisus Hristos ia cuvéntul:
«Fericiti cei saraci cu duhul, ca acelora este Imparitia
cerurilor... Fericiti cei bladnzi cd aceia vor mosteni
pamantul... Fericiti cei prigoniti pentru dreptate, ca a lor
este impiratia cerurilor» (Matei 5, 3, 4,10). In alta parte,
tot in Evanghelia de la Matei: «Léasati copiii si nu-i opriti
s vina la Mine, ca a unora ca acestia este imparatia ce-
rurilor» (19, 14) si: «Cei drepti vor stréluci ca soarele in
Imparatia cerurilor Tatalui lor» (13, 43).

Parabola nuntii fiului de imparat (Matei 22, 1-14)
aseamana Imparatia lui Dumnezeu cu sarbatoarea unei
nunti, unde «cei poftiti», cei «care au haina de nuntay,
cei insetati de lumina, de Dumnezeu, de Duhul Sfant,
1au parte la ospatul de nunta al fiului de imparat. Nu este
vorba doar de mersul la slujbe sau de pastrarea obiceiu-
rilor, ci de «nasterea din apa si Duh» (Ioan 3, 1-21), de
nasterea la o viata noud. Dialogul lui lisus cu Nicodim
subliniaza nevoia paradoxala a unei nasteri din nou, pen-
tru a intra in impéra‘l;ie (Ioan 3, 3).

Tot astfel este si ceea ce zice Sfantul Pavel: «Deci
daci este cineva in Hristos este faptura noua» (2 Corin-
teni 5, 17).

Acelasi Apostol, adresdndu-se Galatenilor, le
vorbeste despre lerusalimul ceresc, amintindu-le ca
Avraam a avut doi fii; «unul din femeia roaba si altul din
femeia libera; dar cel din roaba s-a nascut dupa trup, iar
cel din cea libera s-a nascut din fagaduintay; el continua:
«cele doud femei sunt doud testamente: unul de la Mun-
tele Sinai, in Arabia... si std in acelasi rand cu lerusali-
mul de acum, care zace in robie cu fiii lui; iar cea libera
este lerusalimul cel de sus care este mama noastra» (4,
21-26).



IERUSALIMUL CERESC 469

Epistola catre Evrei arata, de asemenea: «...Ci v-ati
apropiat de Muntele Sionului si de cetatea Dumnezeului
Celui Viu, de lerusalimul cel ceresc» (Evrei 12, 22).

Sfantul Petru, vorbind de Ziua Domnului, afirma:
«Dar noi agteptam, potrivit fagaduintelor Lui, ceruri noi si
pamant nou in care locuieste dreptatea» (2 Petru 3, 13).

Sa mergem la ultima Carte a Bibliei, Apocalipsa,
care inseamnd Revelatie. Sfantul loan staruie si o numeste:
revelatia lui lisus Hristos. Este o scriere tainicd, plind de
mister i de simboluri, ultima profetie, punctul culminant
al aspiratiilor poporului Vechiului Testament luminat de
revelatia lui lisus Hristos. Cele ce se refera la Ierusalimul
ceresc, la noua creatie, se gasesc mai ales, in ultimele
doua capitole ale acestei carti biblice. Prima creatie a fost
descrisd in primele doua capitole ale Bibliei.

Dupa zbuciumul bétaliilor si al incercarilor, dupa
descrierea faptelor profetice si tainice, se face simtita o
schimbare in textul Sfantului loan: «$i am vazut un cer
nou si un pamant nou. Céci cerul cel dintai si pamantul
cel dintéi au trecut; iar marea nu mai este. Si am vazut
cetatea sfanta, noul lerusalim, pogorandu-se din cer de la
Dumnezeu, gatita ca o mireasa, impodobita pentru mi-
rele ei. Si am auzit, din tron, un glas puternic care zicea:
latd, cortul lui Dumnezeu este intre oameni si va salaslui
cu ei si vor fi poporul Lui si Insugi Dumnezeu va fi cu ei.
Si va sterge orice lacrima din ochii lor si moarte nu va
mai fi; nici plangere, nici strigat, nici durere nu vor mai
fi, caci cele dintai au trecut. Si Cel Care sedea pe tron a
grait: latd, noi le fac pe toate. Apoi a zis: Scrie, fiindca
aceste cuvinte sunt credincioase. Si iar mi-a zis: Facutu-
s-a! Eu sunt Alfa si Omega, Inceputul si Sfarsitul. Celui
care inseteaza ii voi da sa bea in dar din izvorul apei
vietii. Cel care va birui va mosteni acestea si-i voi fi lui
Dumnezeu si el imi va fi Mie fiu» (Apocalipsa 21, 1-7).

«Apoi a venit unul din cei sapte ingeri... 5i a grait



470 A DOUA VENIRE A DoMNuLUI NOSTRU lisus HRrISTOS

catre mine zicand:,,Vino sa-ti arat pe mireasa, femeia
Mielului” §i mi-a aratat Cetatea Sfanta, lerusalimul, po-
gorandu-se din cer, de la Dumnezeu, inviluita in slava
lui Dumnezeu» (Apocalipsa 21, 9-11). «Nici un blestem
nu va mai fi. Si tronul lui Dumnezeu si al Mielului va
fi Intr-insa si slujitorii Lui ii vor sluji Lui. Si vor vedea
fata Lui si numele Lui va fi pe fruntile lor» (Apocalipsa
22, 3-4). De observat cuvintele: «Ei vor vedea fata Lui»:
prezenta lui Dumnezeu este Imparitia.

Apocalipsa, a cdrei tema majord este slavita a
doua Venire a Domnului, Care va imparati cu poporul
lui Dumnezeu «in vecii vecilor» (22, 5), arata lerusali-
mul cel nou si ceresc ca fiind definitiv, unde adevarul va
fi comuniune si viatd. Ramane taina, «ceea ce ochiul n-a
véazut si urechea n-a auzit si la inima omului nu s-a suit...
pe acelea le-a gatit Dumnezeu celor care-L iubesc pe El»
(Isaia 64, 3; 1 Corinteni 2, 9).

Copilul: Atunci cand rostim rugiciunea «Tatal
nostru» i zicem: «vie imparéatia Ta...», este vorba de ase-
menea de Imparétia cerurilor?

Batranul: Da, este acelasi cuvant grecesc, basi-
leia, care inseamna Imparatie. Existd o corespondenti
profund si tainica intre Imparatia care germineaza si
creste in inimile noastre si Imparatia pe care o chemam
si care vine.

C) iN TEXTELE LITURGICE

- In timpul Sfintei Liturghii a Sfantului loan Gura
de Aur, preotul termina una dintre rugiciuni cu aceste
cuvinte: «Da-ne noud, celor ce slujim cu credinta si cu
dragoste,... s fim vrednici de Impératia cea cereasca»

- In cursul unei alte rugiciuni: «Tu din nefiinta la
fiinta ne-ai adus pe noi, si cdzand noi, iarasi ne-ai ridicat
si nu Te-ai depdrtat, toate facandu-le, pana ce ne-ai suit



[ERUSALIMUL CERESC 471

la cer i ne-ai daruit Imparitia Ta, ce va sa fier.

- In rugéciunea euharistica preotul cere: «inain-
tea Ta punem toatd viata si nddejdea noastra, Stipane,
iubitorule de oameni, si cerem si ne rugdm si ne cucer-
nicim: invredniceste-ne sa ne impartasim cu cerestile si
infricosatoarele Tale Taine... spre iertarea pacatelor, spre
impartasirea Sfantului Duh, spre mostenirea Imparatiei
cerurilor...»

- Dupa impartasire, diaconul pronunté aceste cu-
vinte: «O, Intelepciunea si Cuvantul lui Dumnezeu si
Puterea! Da-ne noua sa ne impartasim cu Tine, mai cu
adevarat, in ziua neinserata a imparitiei Tale».

- Dupa Taina Mirungerii, urmand imediat Bo-
tezului, preotul se roaga pentru noul botezat: «intareste-I
in credinta ortodoxa... ca sa se faca fiu si mostenitor al
cerestii Tale Imparatii.»

- La Utrenia din Joia Sfanta, corul cantd: «O
Hristoase, Tu ai zis ucenicilor Tai: Nu voi mai bea de
acum din acest rod al vitei pana in ziua aceea cand il voi
bea cu voi, nou, in Imparatia Tatalui Meu si voi va veti
impartasi de Mine, cici Tatdl Meu M-a trimis in lume
pentru iertarea pacatelor» (Oda 4).

- La Utrenia din noaptea de lumina a Pastelui,
«sarbatoarea sarbatorilor si praznic al praznicelor» se
canta acest imn solemn care se reia in timpul Sfintei Li-
turghii care urmeaza si in toata perioada pascala si, de
asemenea, in timpul rugaciunilor preotului de la sfarsitul
fiecarei Sfinte Liturghii: «Lumineaza-te, lumineaza-
te, noule Ierusalime, céci slava Domnului peste Tine a
rasarit. Saltd acum si te bucura, Sioane.» De asemenea,
si aceste stihuri:

«Veniti, voi care ati vazut, femei care vestiti Ves-
tea cea Buna si spuneti Sionului: Primeste de la noi Ves-
tea cea Buni a Bucuriei, Hristos a inviat, bucura-te, saltad
si te veseleste, lerusalime, vazand pe Hristos iesind din






ANEXE

INITIERE IN RUGACIUNE

CUPRINS

I. PROLOG/ 474

II.SELECTIE DE RUGACIUNI ZILNICE/ 475
Rugiciunile de dimineata/ 475

A) Rugéciune cétre Sfantul Duh/ 475

B) Trisaghion/ 478

C) Rugiciunea Domneasca/ 480

D) Rugéiciunea diminetii/ 481

E) Ingerul a strigat/ 481

F) Ceasul al Treilea (ora 9)/ 482

In timpul zilei/ 482

Ceasul al saselea (ora 12)/ 482

Ceasul al noualea (ora 15)/ 482

La apusul soarelui. Imnul Vecerniei/ 483

Seara la culcare/ 483

inaintea mesei de pranz/ 484

Dupa masa de pranz/ 484

in Postul Mare: Rugiciunea Sfantului Efrem Sirul/ 485
In orice clipi a zilei si a noptii:Rugiciunea lui Tisus/ 488
III. PSALTIREA/ 488

IV. TALCUIRE LA RUGACIUNEA

«TATAL NOSTRU»/ 490

A) Cum se ruga lisus/ 490

B) Invocarea «Tatél nostruy/ 492

C) Instaurarea Imparatiei lui Dumnezeu/ 497

D) Nevoile omului pacatos/ 503

E) Doxologia finala sau lauda Sfintei Treimi/ 509

308



INITIERE iN RUGACIUNE

I. PROLOG

umnezeu $i omul nu sunt masini, ci persoane libere.

Acesta este motivul pentru care nu exista formule
gata facute pentru a putea intra in legaturd cu Dumne-
zeu. El este Cel Care a luat initiativa intalnirii noastre cu
El, El este Acela care a venit spre noi, trimitindu-ne pe
Fiul Sau si pe Sfantul Duh Care ne fac sa-L cunoastem
si ne invatd sa ne rugdm. Cuvantul pe care il auzim cand
Domnul ne vorbeste in Evanghelie si Suflul care ne um-
ple inima cand e atinsa de Duhul Sfant sunt Dascilii care
ne invata sa ne rugam. Ei sunt Aceia care, prin gura lui
lisus sau a slyjitorilor Sai, sunt autorii catorva rugaciuni
pe care le vom cita. Fie ca acestea sa poatd pune in misg-
care buzele, apoi inima cititorului si sa-1 ajute sé se inalte
spre Tatal, cu ajutorul Sfantului Duh, strigatul care va
izbucni din strafundul fiintei sale pentru a se uni apoi cu
al intregii Biserici'.

Trebuie mai intii si intelegem inradacinarea
rugaciunii in Cuvantul lui Dumnezeu. Pentru aceasta
s citim textul din Cartea Facerii, unde este vorba des-
pre: «lupta lui lacov cu Dumnezeu» (cap.32). Dupa ce a
«luptaty» cu el, Dumnezeu l-a binecuvantat pe lacov si
i-a zis: «..Te-ai luptat cu Dumnezeu... si ai iesit birui-
tor» (Facerea 32, 28). Dumnezeu a voit, intr-un fel, s se

! Acest text al Parintilor Nelidow si Haralambidis este luat
din Cartea de Rugdciuni a Bisericii Ortodoxe pentru folosinta
credinciogilor de limba francezd, publicat in revista Contacts in
1973. Textele celor mai multe rugiciuni redate aici provin din
aceeasi carte.



INITIERE iN RUGACIUNE 475

faca vulnerabil omului. Luptand, Dumnezeu si omul se
inclesteaza intr-un anumit fel si exista, asadar, o trecere,
in acest dialog, de la dumnezeirea insési la om. Suntem
intr-o migcare de la Dumnezeu spre om, precum si o rein-
toarcere de la om spre Dumnezeu. La aceastd migcare
de intoarcere catre Dumnezeu suntem cheamati prin
Bisericad. Aceasta constituie cadrul esential al rugaciunii
personale si al rugéciunii liturgice.

Nu existd opozitie intre una si cealalta, céci chiar
si atunci cand un crestin se roaga izolat, el nu este singur,
Hristos il insoteste si prin El intreaga comunitate cu care
s-a unit in Trupul lui Hristos.

II. RUGACIUNI ZILNICE
DIMINEATA
A) Rugdciune cdtre Sfantul Duh

Imparate ceresc, Mdngdietorule,

Duhul Adevarului,

Care pretutindenea esti

si toate le implinegti;

Vistierul bunatdtilor si Datdatorule de viald,
vino §i Te sdlasluieste intru noi,

si ne curdteste pe noi de toatd intindciunea
si mantuieste, Bunule, sufletele noastre.

Aceasta rugaciune a fost alcatuita de catre Sfintii
Parinti in primele secole ale crestinismului (sec. III-IV).
Este unul dintre imnele care se cinta la slujbele din aju-
nul Cicizecimii (Rusaliilor). Slujba Cincizecimii cuprin-
de o invatitura foarte bogatd, concentratd, o veritabila
teologie a Treimii. Nu existd o teologie mai vie, mai
viguroasa ca aceea exprimata in slujbele sarbatorilor, caci



476 ANEXE

in ele aflim invatatura cea mai completa in vesmantul
frumusetii. Frumusetea vechilor imne, mostenite de la
primele comunititi crestine, frumusetea cantarilor ar-
monizandu-se cu cuvintele si, mai ales, frumusetea in-
tregii Biserici adunati in slujba pentru rugaciune.

Cincizecimea este totodatd desavarsirea si ince-
putul a toate, este implinirea planului dumnezeiesc al
mantuirii. lisus a venit. El a implinit totul pand la Moar-
tea, Invierea si Inaltarea sau Intoarcerea Sa la Tatal.
Asteptand Cea de-a doua Venire a Sa (Parusia), El trimi-
te de la Tatal Sau pe Sfantul Duh, Mangéietorul, Duhul
Adevarului (Ioan 14, 16-17).

Duhul Sfant coboradt asupra Apostolilor este,
intr-adevar, desavarsirea, incoronarea vietii lui lisus pe
pamant. Acum Dumnezeu locuieste pina la marginile lu-
mili, cdci «Duhul Adevéarului pretutindenea este si toate
le implineste».

«Va este de folos sa ma duc Eu. Caci daca nu Ma
voi duce, Mangaietorul nu va veni la voi, iar dacd Ma
voi duce, 1l voi trimite la voi. Iar cand va veni Acela,
Duhul Adevarului, va va cilauzi la tot adevarul» (Ioan
16, 7-13). Acestea sunt cuvintele lui lisus rostite in seara
zilei Cinei celei de Taina, cuvinte pe care Sfantul loan
Evanghelistul ni le reda in Evanghelia sa.

Pogorarea Sfantului Duh peste Apostoli este, in
acelasi timp, reusita, plinirea desavarsirii descoperite in
Treime si este, de asemenea, inceputul, céci totul incepe
in aceasta zi. Viata Bisericii isi ia avantul, tdsneste din
focul Cincizecimii. In aceasta zi totul incepe intr-o nou-
tate care nu se va sfarsi niciodata, pana in vesnicie: «lata,
noi le fac pe toate» (Apocalipsa 21, 5).

Intr-un fel, vremile din urma incep de la Cincizeci-
me. Sfantul Duh este viata Bisericii, in El se perpetueaza
prezenta lui Dumnezeu pe pamant, pana la cea de a doua
si noua Venire. Viata noastra in Biserica este o tanjire, o



INITIERE IN RUGACIUNE 477

tensiune continua spre Imparatia cerurilor.
_lata de ce aceastd rugéciune specifica Cincizeci-

mii: «Imparate ceresc, Mangaietorule...», se rosteste in tot
anul liturgic®. Fara Cincizecime, dar al Sfantului Duh
«Datéator de viatay, Biserica nu ar fi decat litera moarta si
neincetatd repetare a unor cicluri liturgice. Prin venirea
Sfantului Duh, totul capata viata si de aici inainte timpul
liturgic nu mai este o repetitie monotona a zilelor si a
saptdmanilor, ci o tensiune mereu noud cétre vesnicie.

Intelegem acum de ce orice slujba a Bisericii,
orice act al vietii crestine incepe cu aceastd rugiciune.
Citim sau cantaim «imparate ceresc» pentru a incepe
ziua (rugdciunea diminetii), apoi inainte de culcare
(rugdciunea de seard), pentru a deschide o adunare, o
reuniune, inainte de lucru, inainte de a incepe cateheza,
la inceputul oricérei slujbe (Vecernie, Utrenie, Ceasuri
etc). Indeosebi, Sfanta Liturghie, actul cel mai important
al vietii noastre duhovnicesti, incepe cu invocarea Sfan-
tului Duh : preotul rosteste in Sfantul Altar, cu bratele ri-
dicate citre cer, rugiciunea: «imparate ceresc...», inainte
de a spune cu voce tare: «Binecuvantata este Imparatia
Tatdlui si a Fiului si a Sfantului Duhy, cuvinte care
actualizeazd, inca de pe acum, imparatia ce va sa vina.

«Nimeni nu poate spune: «Domn este lisus» de-
cat sub lucrarea Sfantului Duh» (1 Corinteni 12, 3). La
fel, nimeni nu poate spune: « Avva, Parintey, fara Sfantul
Duh, «Céaci Duhul se uneste cu duhul nostru pentru a

2 Exista, totusi, o singurd exceptie: nu cantim Imparate ceresc
in perioda pascala, timp privilegiat, in care tradim in prezenta lui
Hristos Cel Inviat cu o intensitate atat de puternica, atat de reala,
incat totul este inlocuit cu troparul de Paste care vesteste invierea.
in cursul celor zece zile care separa inél;area de Cincizecime, nu
se canta totdeauna «impirate ceresc», pentru ca noi suntem ca si
Apostolii, in «odaia de sus», asteptand in liniste fagaduinta Tatalui
de a fi imbracati cu putere de sus (Luca 24, 49).



478

ANEXE

madrturisi cd suntem fii ai lui Dumnezeu» (Romani 8,
16). Nu ne putem apropia de taina Sfintei Treimi, daca
nu suntem indemnati de Duhul. Nici o rugiciune nu e
posibild, nu se poate intraripa in noi fara puterea Duhu-
lui, Iata de ce {1 si chemam !

B) Trisaghion

Sfinte Dumnezeule, Sfinte tare,

Sfinte fara de moarte, miluieste-ne pe noi,
Sfinte Dumnezeule, Sfinte tare,

Sfinte fdrd de moarte, miluieste-ne pe noi,
Sfinte Dumnezeule, Sfinte tare,

Sfinte fdard de moarte, miluieste-ne pe noi,
Slava Tatdlui si Fiului si Sfantului Duh,

Si acum si pururea §i in vecii vecilor, Amin.

Prea Sfanta Treime, miluieste-ne pe noi,
Doamne, curdteste pdcatele noastre,

Stdpane, iartd faradelegile noastre,

Sfinte, cerceteazd si vindecd neputintele noastre,
pentru numele Tau.

Doamne miluiegte,

Doamne milueste,

Doamne milueste.

Slava Tatdlui si Fiului si Sfantului Duh,

Si acum §i pururea §i in vecii vecilor, Amin.

Aceasta rugéciune treimica isi trage originile sale

in cantarea ingerilor auzita de profetul Isaia, in primul an
de domnie a regelui Ozia, 740 1.Hr. (Isaia 6, 3): «Sfént,
Sfant, Sfant este Domnul Savaoty; apoi, sapte secole mai
tarziu, a fost auzita din nou de Sfantul Apostol Ioan, in
timpul descoperiri pe care a avut-o pe cand era exilat in



INITIERE IN RUGACIUNE 479

insula Patmos (Apocalipsa 4, 8).

Rugaciunea ste comentatd in cursul Vecerniei
Cincizecimii (doxastikonul apostihurilor):

«Veniti popodrelor sa ne inchinam Dumnezeirii
celei in trei Ipostasuri: Fiul in Tatal, impreuna cu Sfantul
Duh. Céci Tatal a nascut mai inainte de veci pe Fiul, Cel
impreuna vesnic i impreuna pe scaun sezator; si Duhul
Sfant era in Tatal impreuna cu Fiul preaslavit. O Putere,
O Fiinta, O Dumnezeire Careia toti inchinindu-ne, zi-
cem:

Sfinte Dumnezeule, Cel ce toate le-ai facut prin
Fiul, cu impreuna-lucrarea Sfantului Duh,

Sfinte tare, prin Care pe Tatal am cunoscut si prin
Care Duhul Sfant a venit in lume,

Sfinte fara de moarte, Duhule Mangaietor, Care
din Tatal purcezi si in Fiul Te odihnesti, Treime Sfanta,
slava Tie».

«Sfinte Dumnezeule» se adreseazi, asadar, in
mod deosebit Tatdlui; «Sfinte Tare» se adreseaza Fiului
(expresia «Dumnezeu tare» este luata de la Isaia 9, 5 prin
care se refera la: «...Prunc s-a nascut noud, un Fiu s-a dat
noud...») ; «Sfinte fara de moarte» se adreseaza in mod
deosebit Duhului Sfant, Care este numit in Crez « Dom-
nul de viata facatorul».

Aceasta rugaciune trinitard este repetata de trei
ori: o data Tatilui, o datd Fiului, o datd Sfantului Duh,
deoarece nu poti sa te adresezi Tatalui fara sa te gandesti
la Fiul, pe Care El il naste si la Sfantul Duh, Care din El
purcede. Nu poti sa te adresezi Fiului fara sa te gandesti
la Tatal, Care il naste si la Duhul Sfant, Care odihneste
asupra Lui. Nu poti sa te adresezi Sfantului Duh fara sa
te gandesti la Tatil din Care purcede si la Fiul peste Care
odihneste. Fiecare Persoana dumnezeiasca este distincta,
dar fiecare le marturiseste pe celelalte doua.

Dupa ce am cerut sa ne miluiasca, dam slava, pe



480 ANEXE

rand, fiecarei Persoane divine: Slava Tatalui i Fiului si
Sfantului Duh, si apoi ne adresam celor trei Persoane
deodata: «Prea Sfantd Treime miluieste-ne pe noi;
observam formula de singular, miluieste-ne si nu miluiti-
ne, pentru cé este Un Singur Dumnezeu.

Apoi, din nou, ne adresdm fiecaruia dintre Ce-
le Trei Persoane separat, zicand Tatdlui: «Doamne,
curdteste pacatele noastre» (subintelegand curétirea prin
lucrarea rascumparéatoare a Fiului Sau); Fiului: «Stapine
iartd faradelegile noastrey, caci «Fiul Omul are puterea
sd ierte pacatele» (Luca 5, 24; Matei 9, 6; Marcu 2, 10);
Sfantului Duh: «Sfinte cerceteaza si vindeca neputintele
noastre pentru numele Tauy, céci El este Mangaietorul
(Ioan 14, 16, 26; 16, 7), Care ne impartaseste toate daru-
rile Fiului (Ioan 16, 14).

Dupi aceea cerem mila fiecaruia dintre Cei Trei,
numindu-I pe fiecare «Doamne», caci toti Trei sunt
Dumnezeu; §i, in fine, Le dam slava din nou inainte de a
zice «Tatal nostruy.

Trisaghionul este, asadar, rugaciunea care, prin
excelenta, ne introduce in taina divina a vietii treimice.
Ea este rugiciunea caracteristica crestinilor ortodocsi si
prima pe care o invata copiii, in timp ce invata sa faca
semnul Sfintei Cruci cu trei degete unite: Trei Persoane,
Un Singur Dumnezeu.

C) Rugdciunea Domneasca

Tatal nostru, Care egti in ceruri,
sfinteascd-se numele Tdu,

vie impardtia Ta,

faca-se voia Ta,

precum in cer aga §i pe pamant.
Pdinea noastrd cea spre fiintd
da-ne-o noud astazi,



INITIERE iN RUGACIUNE 481

§i ne iartd noud greselile noastre,
precum §i noi iertam gregitilor nostri.

Si nu ne duce pe noi in ispitd,

ci ne izbdvegte de cel rdu.

Cd a Ta este impdrdtia, puterea §i slava,
a Tatdlui si a Fiului §i a Sfantului Duh,
acum §i pururea §i in vecii vecilor. Amin.

D) Rugdciunea diminetii

Sculdndu-ne din somn, cadem cadtre Tine, Bunu-
le, §i cdntare ingereascd strigam Tie, Puternice: Sfdnt,
Sfdant, Sfdant esti Dumnezeule, pentru Ndscdtoarea de
Dumnezeu, miluieste-ne pe noi.

Slava Tatalui si Fiului si Sfantului Duh.

Din somn si din pat m-ai ridicat Doamne, mintea
mea o lumineazd, inima §i buzele mele mi le deschide,
ca sa Te laud pe Tine Preasfinta Treime: Sfant, Sfdnt,
Sfdant esti Dumnezeule, pentru Ndscdtoarea de Dumne-
zeu, miluieste-ne pe noi.

Si acum si pururea si in vecii vecilor. Amin.

Fara de veste Judecdtorul va veni §i faptele fie-
caruia se vor descoperi. Ci cu fricd sd strigdm in miezul
noptii: Sfant, Sfdnt, Sfant esti Dumnezeule; pentru Nds-
cdtoarea de Dumnezeu, miluieste-ne pe noi.

Doamne miluieste (de 12 ori).

E) Ingerul a strigat

«Ndscdtoare de Dumnezeu Fecioard, bucurd-te
ceea ce egsti plind de har: Domnul este cu tine. Bine-
cuvdntatd egti tu intre femei §i binecuvdantat este rodul
pdntecelui tdu cd ai ndscut pe Mantuitorul sufletelor
noastre» (Luca l, 28-35).

3 Biserica latind completeaza citatul Sfantului Luca, adiugind:



482 ANEXE
F) Ceasul al Treilea (ora 9)

Doamne, Cel ce pe Preasfintul Tdu Duh, in cea-
sul al treilea L-ai trimis Apostolilor Tai, pe Acela, Bu-
nule, nu-L lua de la noi, ci Il innoieste noud, celor ce ne
rugam Tie.

Inimad curatd zidegte intru mine, Dumnezeule, si
duh drept innoiegste intru cele dinlduntrul meu.

Doamne, Cel ce pe Preasfantul Tau Duh...

Nu ma lepdda de la Fata Ta §i Duhul Tau Cel
Sfdant nu-L lua de la mine.

Doamne, Cel ce pe Preasfantul Tdu Duh...

iN TIMPUL ZILEI

Ceasul al saselea (ora 12)

Cel ce in ziua §i in ceasul al saselea pe Cruce ai
pironit pdcatul, cel cu indrdzneald fdacut de Adam in rai,
si zapisul greselilor noastre rupe-l, Hristoase Dumne-
zeule, §i ne mdntuieste pe noi!

Auzi, Dumnezeule rugdciunea mea §i nu trece cu
vederea glasul meu!

Eu catre Domnul am strigat si Domnul m-a auzit
pe mine.

Ceasul al noudlea (ora 15)

Cel ce in ceasul al noudlea pentru noi cu trupul
moarte ai gustat, omoard cugetul trupului nostru, Hris-
toase Dumnezeule, §i ne mdantuiegte.

Sa se apropie rugdciunea mea inaintea 1Ia,
Doamne, dupd cuvdntul Tdu mad ingelepteste.

Sa fie cererea mea inaintea Ta, Doamne, dupd
cuvdntul Tau ma izbaveste.

Cel ce in ceasul al noudlea pentru noi cu trupul-

«Roaga-te pentru noi pacatosii acum §i in ceasul mortii noastre.



INITIERE IN RUGACIUNE 483

moarte ai gustat...
La apusul soarelui. Imnul Vecerniei

Lumind lind a Sfintei Slave

a Tatdlui ceresc,

Celui fard de moarte,

Celui Sfant gi fericit. lisuse Hristoase,
venind la apusul soarelui,

vdazand lumina cea de seard,
lauddm pe Tatdl, pe Fiul

si pe Sfantul Duh, Dumnezeu.
Vrednic egti in toatd vremea

a fi ldudat de glasuri cuvioase,

Fiul lui Dumnezeu, Cel ce dai viatd,
pentru aceasta lumea Te mdregte.

(Acest imn este unul dintre cele mai vechi cunos-
cute in Biserica crestind).

Seara la culcare

impﬁrate ceresc...

Sfinte Dumnezeule...

Tatal nostru...

Doamne, ziua trecdnd, Iti multumesc si Te rog:
somn cu pace §i fdrd de pdcat ddaruiegste-mi.

Slava Tatalui si Fiului si Sfantului Duh.

Doamne, ziua trecdnd, Te slavesc, O, Stapdne, §i
Te rog: nu md da in ispita sarpelui si nu md ldsa in pofta
satanei.

Si acum si pururea si in vecii vecilor. Amin.

Doamne, ziua trecdnd, pe Tine Te maresc, O
Preasfinte, si Te rog: da-mi Doamne, somn cu pace, fard
de pdcat si md mdntuieste.

Doamne Dumnezeul nostru, orice am gregsit in



484 ANEXE

Preasfinte, si Te rog: da-mi Doamne, somn cu pace, fdard
de pdcat §i md mantuiesgte.

Doamne Dumnezeul nostru, orice am gresit in
aceastd zi cu cuvdntul, cu lucrul §i cu gdndul, ca un bun
si iubitor de oameni, iartd-mi. Somn cu pace §i fard de
pdcat daruieste-mi. Pe ingerul Tdu cel apardtor il tri-
mite sa md acopere §i sa md pdzeascd de tot raul. Cd
Tu egti pazitorul sufletelor si al trupurilor noastre §i Tie
slava indglgam, Tatdalui si Fiului si Sfantului Duh, acum §i
pururea §i in vecii vecilor. Amin.

Toatd nddejdea mea spre tine o pun Maica
lui Dumnezeu, pdzeste-md sub puternicul tdu acope-
ramant.

Doamne, in mdinile Tale imi pun duhul meu:
binecuvinteazd-md, ai mild de mine si-mi ddruiegste viata
cea vesnicd.

Nddejdea mea este Tatdl, scaparea mea este Fiul,
acoperdmantul meu este Duhul Sfant, Treime Sfdntd,
slava Tie.

Inaintea mesei de prinz

Tatal nostru...

Ochii tuturor spre Tine ndddjduiesc §i Tu le dai
hrand la bund vreme. Deschizdnd Tu mana Ta, saturi pe
toti cei vii de bunavointd.

Dupd masa de prinz

Multumim Tie, Hristoase, Dumnezeul nostru, ¢
ne-ai sdturat pe noi de bundatdtile Tale cele pamantesti;
nu ne lipsi pe noi nici de cereasca Ta impdradtie, ci, pre-
cum in mijlocul ucenicilor Tai ai venit, Mantuitorule,
pace dandu-le lor, vino §i la noi §i ne mdntuiegte.



INITIERE iN RUGACIUNE 485

In Postul Mare*
Rugaciunea Sfintului Efrem Sirul

Doamne i Stapdanul vietii mele,

duhul trandaviei, al grijii de multe,

al iubirii de stdpdnire gi al grdirii in degert,
nu mi-1 da mie.

Iar duhul curdtiei, al gandului smerit,
al rabdarii §i al dragostei,
daruiegte-mi-I mie, slugii Tale.

Asa, Doamne Impadrate,

ddruieste-mi ca sd-mi vad gregelile mele
§i sd nu osdndesc pe fratele meu,

cd binecuvdntat egti in veci.

4 Paresimi de la latinescul quadragesima = patruzeci. Perioada
de patruzeci de zile care precede Saptamana Mare. Postul mare
este consacrat pregatirii sarbatorii Patimilor i invierii lui Hris-
tos, asa cum Postul Craciunului ne pregiteste pentru Venirea lui
Hristos la Craciun. Potopul a durat 40 de zile, Moise a ramas 40
de zile pe Muntele Sinai, inainte de a primi Legea pentru popo-
rul lui Dumnezeu, Israel a raticit in pustie 40 de ani inainte de
a ajunge in Padmantul Fagaduintei, Ilie e mers 40 de zile si 40 de
nopti fnainte de a-L intdlni pe Dumnezeu in Muntele Horeb. Dom-
nul lisus posteste 40 de zile in pustie, biruind ispita, inainte de a
merge s vesteasci poporului Sau Vestea cea Buna a imparatiei lui
Dumnezeu. Crestinul, in timpul celor 40 de zile ale Paresimilor,
zile de pocainta, post si rugiciune, toate tinzand catre Domnul, se
pregiteste si-L intalneasca in cursul noptii luminoase a invierii, la
Sfanta Liturghie de Pagste. La fel, in fiecare miercuri si in fiecare
vineri, amintindu-si de Patimile lui Hristos, el se pregiteste pentru
duminica, ziua Invierii, unde pe nemancate, trupul si intreaga sa
faptura se vor satura de Piinea veniti din cer in timpul Sfintei Li-
turghii: aceasta este impartasirea cu Sfintele Taine.



486 ANEXE

Aceastd rugiciune este rostitd de credinciosi
in fiecare zi din timpul Postului Mare si este cititd de
douad ori la sfarsitul fiecarei slujbe de luni pana vineri, in
aceasta perioada.

Rugaciunea se rosteste facand o metanie dupa fie-
care cerere. Apoi o plecédciune zicind inlduntrul nostru:
«Dumnezeule, curiteste-ma pe mine pacatosul» (de 12
ori). La sfarsit se repeta intreaga rugéciune, incheindu-se
cu 0 metanie.

Parintele Alexander Schmemann, in cartea sa
Postul Mare, analizeaza aceasta rugaciune intr-un mod
foarte folositor noua. El examineaza, mai intai, cele pa-
tru puncte negative.

Boala noastra fundamentala este trandavia, care
vrea sd ne convinga ca nu este posibila nici o schimbare
si deci, orice efort este inutil. Lenea aceasta este radacina
oricarui pacat, caci ea otrdveste energia duhovniceasca,
chiar de la sursa ei.

Consecinta trandaviei este descurajarea, tristetea.
Dezgustul constituie un mare pericol pentru suflet, un
fel de sinucidere. Tocmai trandivia si descurajarea sunt
acelea care ne dau dorinta de dominare, de stdpanire,
facandu-ne s cautdm un fel de compensatie intr-o atitu-
dine falsa fata de semeni, incercand sa le comandam, sa-i
dominam. Aceasta atitudine poate lua forma indiferentei
sau a dispretului. Dupa sinuciderea spirituala, urmeaza
moartea duhovniceasca. Fiindcd tranddvia noastrd ne
face buni de nimic, vrem sd credem céa nici ceilalti nu
sunt buni de nimic.

In fine, grairea in desert. Cuvéantul poate mantui,
poate si omori, otravi. El poate fi unealta minciunii, a
calomniei. Deviat de la originea sa dumnezeiascé, cu-
vantul devine zadarnic: «Or, va spun ca pentru orice cu-
vant desert, pe care il vor rosti, oamenii vor da socoteald
in ziua Judecatii» (Matei 12, 36).



INITIERE IN RUGACIUNE 487

Parintele Schmemann trece apoi la cele patru as-
pecte pozitive ale pociintei.

Curiatia, integritatea, sobrietatea care unifica
omul, sunt contrariul trandaviei, care il risipeste si il face
incapabil sd vada intregul. Integritatea ne reda adevarata
scara a valorilor.

Primul rod al curatiei este smerenia. Ea este
triumful adevarului asupra tuturor minciunilor. Numai
in stare de smerenie vezi adevarul, primesti lucrurile
asa cum sunt si 11 vezi pe Dumnezeu si Iubirea Lui in
orice lucru. De aceea s-a zis cd Dumnezeu iubeste pe cei
smeriti si le std impotriva celor mandri.

Omul cazut este nerabdator pentru ca este orb, nu
se ia aminte la sine; el este gata sa-i judece si sa-i condam-
ne pe semeni. Rabdarea este virtute dumnezeiasca. Ea
nu e resemnare fatalista, ci lupta perseverentd. Dumne-
zeu este rabdator.

In sfirsit, incoronare si rod al tuturor virtutilor
este iubirea, iubirea pe care nu o poate da decit numai
Dumnezeu. Este darul ce formeaza scopul oricdrui efort
spiritual, oricdrei pregétiri, oricarei asceze.

Toate acestea se gasesc rezumate in cererea
cu care se gatd rugiciunea: «Asa, Doamne impérate,
daruieste-mi ca sd-mi vad greselile mele si sd nu osan-
desc pe fratele meu...». Mandria este un mare pericol, dar
cand curdtia, smerenia, ribdarea, dragostea, alcdtuiesc
un tot in inima noastra, atunci ultimul vragmas, orgoliul,
este distrus.

Astfel, rugdciunea Sfantului Efrem este un in-
dreptar in lupta noastra personald din timpul Postului
Mare, lupti care tinteste si ne elibereze de anumite boli
sufletesti, care ne impiedica sa ne intoarcem cétre Dum-
nezeu, ne dezbina in noi insine §i ne despart de aproapele
nostru.

S spunem céiteva cuvinte despre metanii si in-



488 ANEXE

chinaciuni cu aceasta ocazie! In aceeasi carte a Parintelui
Schememann, el insistd asupra faptului ca Biserica nu
desparte niciodata sufletul de trup. Omul, in caderea sa,
s-a intors de la Dumnezeu, el trebuie sa fie salvat inte-
gral: Trupul este sfint, atdt de sfant incat « Dumnezeu
S-a intrupat». Méantuirea si pocdinta nu inseamna dispret
si neingrijire a trupului, cum spun unii, ci dimpotriva,
restaurarea acestuia in functia sa adevidrata de templu
al Duhului Sfant. Asceza crestind este o lupta nu contra
trupului, ci pentru el. Pentru acest motiv, omul intreg,
suflet si trup, se pocaieste. Ingenunchierile, semne de
pocdinta si smerenie, de slavire si ascultare, sunt reco-
mandate din plin in timpul Postului.

In orice clipa a zilei si a noptii:
Rugdciunea lui Iisus

Doamne lisuse Hristoase, Fiul lui Dumnezeu,
miluieste-md pe mine, pdcatosul!

Aceastd scurtd rugdciune poate fi rostitd din
adancul inimii in orice imprejurare: lucrand, mergand
pe stradd, in timpul liber, in célatorie, in momentele
de ispita, in situatii dificile ale vietii, inainte de a lua o
decizie sau de a da un raspuns, meditdnd; este aga-zisa
rugéciune a inimii sau rugdciunea neincetatd, care in
stare desavarsitd, ar trebui sa insoteasca chiar respiratia
nostra, suflarea noastra de viata; se poate realiza, astfel,
porunca data de Sfantul Apostol Pavel: «Rugati-va nein-
cetat!»

III. PSALTIREA

Cartea Psalmilor, in ebraicd «cartea laudelory,
a fost pentru tot omul Vechiului Testament, Cartea



INITIERE iN RUGACIUNE 489

de Rugiciune, prin excelentd. Domnul a folosit-o in
rugiciunea Sa impreuna cu ucenicii Sai (Marcu 14, 26),
astfel incat Biserica a preluat-o ca pe ceva firesc. Fiecare
slujbd dumnezeiasca include cantarea sau citirea catorva
psalmi. De asemenea, foarte devreme, de la inceputurile
crestinismului, anumiti psalmi au avut in Sfanta Litur-
ghie un caracter privilegiat: au fost rostiti ca o profetie a
tainei lui Hristos. Asa este cazul Psalmului 2: « Domnul
mi-a zis: Tu esti Fiul Meu, Eu astazi Te-am nascut»; al
Psalmului 21: « Dumnezeul meu, Dumnezeul meu, de ce
m-ai parasit?»; al Psalmului 67: «Sa se scoale Dumnezeu
si sa se risipeascad vrajmasii Lui...», §i inca altele. Psal-
tirea a insemnat pentru crestini o adevédrata scoald de
rugiciune personala. Inspiratd de Duhul Sfant, aceasta
carte ne invatd, intr-adevir, si vorbim cu Dumnezeu,
sa-1 exprimam in mod simplu multumirile noastre, bu-
curia noastrd, dezamagirile noastre, chinurile noastre,
dorinta noastra de a face voia Sa si de a trai dupa voia Sa
cea sfanta.

Spre deosebire de alte carti de spiritualitate, care
prezintd rugaciunea intr-un mod abstract §i uneori rupta
de viata, psalmii ne invatd sa facem din orice situatie
o intdlnire cu Dumnezeu. Fie cd suntem indurerati sau
in culmea bucuriei, singuri sau intr-un grup, gasim in
psalmi atitudinea dreapta, potrivitd. Invatam din psalmi
sa privim orice lucru in lume ca pe o faptura a lui Dum-
nezeu si si-L laudam pe Domnul in numele séu; astfel,
Psalmul 103, pe care il citim la inceputul Vecerniei, este
un adevarat imn inchinat creatiei. Alti psalmi ne invata
sa-i spunem lui Dumnezeu amaraciunea noastra cea mai
adanca, cum este Psalmul 87, sau chiar sa-I mulfumim
din inima pentru aceasta suferinta, Psalmul 68. Ce text
mai minunat ca Psalmul 50, ne poate invata adevarata
pocaintd? Psalmii asa-zigi ai treptelor, psalmul 119 si
urmatorii si alti psalmi (92-99), ne ajutd sd ne rugam



490 ANEXE

ca si membrii ai Bisericii, unde Hristos este Domn si
impéraﬁ.

In rugiciunea noastrd personald putem folosi
Psaltirea in doua feluri: unul consta in a citi psalmii si
a ne ruga cu ei in ordinea catismelor; alta in a alege cu-
tare sau cutare psalm dupa nevoile nostre, dupa starea
in care ne aflam, dupa dragostea pe care Duhul o pune
in inima noastra. Si unul si celilalt mod au fost prac-
ticate in toate timpurile de catre crestini. Primul mod
ne ajutd sa nu cadem in subiectivism, al doilea mod ne
ajuta sa integram tot ceea ce primim de la Dumnezeu in
rugdciune (De exemplu: psalmii cititi la priveghiul unui
crestin adormit in Domnul).

Psaltirea se afld §i ea la temelia imnografiei
crestine.

IV. TALCUIRE LA RUGACIUNEA
TATAL NOSTRU

A) Cum se ruga lisus

Intr-o zi, ne spun Evangheliile, Iisus se ruga. Du-
pd ce a terminat sa se roage, unul dintre ucenicii Lui L-a
intrebat: «Doamne, invatd-ne sa ne rugam, asa cum si
Ioan i-a invétat pe ucenicii lui». lisus le-a zis: Cand va
rugati, ziceti: Tatél nostru, care esti in ceruri...» (Luca
11, 1).

Evangheliile ne vorbesc adesea despre rugaciunea
lui Iisus: in public sau retras, noaptea, in singurétate, in
locuri retrase, pe munte. lisus se ruga si in momente
deosebite, cu prilejul unor evenimente importante: la
Botezul S&u in apa lordanului (Luca 3, 21), inainte de
a chema pe cei doisprezece ucenici (Luca 6, 12), Inainte
de marturisirea lui Simon-Petru despre dumnezeirea lui
[isus (Luca 9, 18), cu prilejul Schimbarii la Fata pe mun-
tele Tabor (Luca 9, 28), la invierea prietenului Sau Lazar



INITIERE iN RUGACIUNE 491

(Ioan 11, 41), in timpul si dupa ultima Sa Cina (Luca 22,
19), in timpul agoniei din gradina Ghetsimani, pe cruce,
la frangerea painii dupa inviere (Luca 24, 30), la inaltarea
la cer (Luca 24, 50).

S-ar putea da inca alte numeroase exemple despre
momente de rugaciune ale lui lisus, recomandam, ins3,
exercitiul urmaétor: cititi cu atentie cele patru Evanghelii
si insemnati toate textele care vorbesc despre momentele
de rugéciune ale lui lisus, despre invatatura Sa referito-
are la rugiciune, despre importanta rugaciunii, despre
legatura ei cu viata in Dumnezeu, despre legatura ru-
gdciunii cu postul si cu milostenia. Acest exercitiu va va
invata multe. Veti observa indeosebi ca Sfantul Evan-
ghelist Luca a dat cea mai mare atentie redarii momente-
lor de rugéciune din viata Mantuitorului in lume.

Vom gasi, indeosebi, in aceste texte ca lisus se
roaga in Duhul si prin Duhul si ¢ Duhul Insusi se roaga
in lisus. Noi ingine avem uneori o experientd modesta
despre aceasta Voce launtrica ce rasuna in noi, care bate
la unison cu inima noastrad si ne umple de bucurie, de
iubire, atat pentru Dumnezeu, cat si pentru faptura Lui.

Asadar, potrivit Sfintelor Evanghelii, lisus Insusi
se ruga. Dar, dacé pentru sfinti rugaciunea devine o stare
continua, o flacara de iubire si de lauda care le aprinde
inima, putem oare gandi cé in lisus rugéciunea n-ar fi
patruns in totalitatea existentei Sale? lisus era in intregi-
me patruns de rugiciune, in mod neincetat §i desavarsit
indreptat spre Tatdl Sau, comunicand cu El in laude si
mijlociri, intr-o intimitate care depaseste in chip infinit,
orice gandire §i experientd umana.

Rugiciunile lui lisus nu se limiteaza, insa, la tim-
pul vietii Sale pamantesti. lisus fagaduieste ucenicilor
Sai sa mijloceasca pentru ei pe linga Tatal: «Este mai bine
pentru voi ca Eu s3 Ma duc... Eu voi ruga pe Tatal si alt
Mangaietor va va da voua ca si fie cu voi in veac» (Ioan



492 ANEXE

14, 16; 16, 7). Stim ca lisus se roagd Tatdlui permanent
pentru oameni: «céci pururea este viu ca sa mijloceasca
pentru ei» (Evrei 7, 25). Rugéciunea Bisericii, Trup al lui
Hristos, rugéciunea credmcwsllor este una cu cea a lui
Hristos Cel inviat. In lauda si 1n mijlocirea Sa, Biserica
este atrasa pe urmele Invatatorului. Rugéciunea lui Hris-
tos cuprinde §i contine toate cererile noastre.

Asadar, acesta este aspectul viu al rugéciunii per-
manente a lui lisus, al rugiciunii Sale celei mai profunde
si, deopotrivd, permanenta si universald, pe care trebuie
sa Incercam sa o descoperim in invatatura lui lisus des-
pre rugéciune, prin care trebuie sd patrundem sensul ru-
gaciunii Tatal nostru.

Rugdciunea Tatal Nostru o putem imparti in pa-
tru parti:

- Invocarea: «Tatél nostru care esti in ceruri».

- Primele trei cereri referitoare la venirea
impératiei Sale printre oameni.

- Ultimele trei cereri privind omul, nevoile sale,
pacatele si ispitele sale.

- Lauda din final a lui Dumnezeu.

B) Invocarea «Tatal Nostru»

Ceea ce lisus transmite ucenicilor i, prin ei, noud,
tuturor oamenilor, este mai mult decét o rugéciune prin-
tre altele, este taina cea mai uluitoare a propriei Sale vieti
pamantesti care deranjeaza i rastoarna toate obiceiurile
contemporanilor Sai, aceea ci El, lisus, dezvaluie prie-
tenilor Sai Numele lui Dumnezeu insusi : acela de Tata.
Un astfel de nume, numai Fiul are dreptul sa-L pronunte,
doar Iisus stie ca Dumnezeu este Tatidl Sau. Acesta este
cuvantul care se afld statornic in inima si pe buzele lui
Iisus : «Tatd». Aflim acest cuvant din aramaici, limba
pe care lisus insusi o vorbea: «Avvax». Acest cuvant
inseamna tatd, cu o nuantd de intimitate, cum am spune



INITIERE IN RUGACIUNE 493

noi «Taticule». Niciodata nu i-ar veni in minte unui iudeu
credincios sd-L numeasca pe Dumnezeu «Avvay. Ar fi o
blasfemie, un scandal, o scranteal3, dar Iisus nu se teme
de scandal. Acest cuvant izbucneste in mod spontan de
pe buzele Sale incé din frageda Sa copilarie (Luca 2, 49),
de la ivirea constiintei Sale omenesti.

[isus porunceste ucenicilor Sii si se roage. El le
transmite Numele Tatalui. El li-L da lor. Ne putem ima-
gina o familie foarte unité care adopta un orfan. Acesta
este inconjurat de duiosie din partea familiei adoptive
si incetul cu incetul se familiarizeaza. intr-o buni zi,
cu o revdrsare de dragoste, fiul familiei i spune noului
sdu prieten, punandu-i mana pe umair: «As dori ca tu sa
numesti pe parintii mei «taticule» si «mamicay; tot ce
este al meu este si al tau, ti-l dau». Descoperim, astfel,
in Evanghelii aceastd iubire nesfarsitad a lui lisus pen-
tru fratii Sai oamenii, pe care ii aduce in casa Tatélui:
«Tata, doresc ca unde sunt Eu, si fie impreuna cu Mine
s aceia pe care Mi I-ai dat, ca sa vada slava Mea, ca iu-
birea cu care M-ai iubit Tu si fie in ei si Eu in ei» (Ioan
17, 24-26).

Omul este, insd, un orfan intr-o tard indepartata si
drumul spre Tatal e lung si anevoios. Sa recitim parabola
fiului risipitor’ (Luca 15, 11-32). lisus insusi ne invata
prin aceasta, cat de mult il indeparteaza pacatul pe om
de Dumnezeu, il trage in locuri in care cunoaste lipsa,
descurajarea, tristetea. Intoarcerea spre casa Tatilui este
grea. Cum ar putea omul singur sd o facé, daca Tatal
Insusi, zdrindu-1 de departe, nu ar iesi in intimpinarga
lui §i nu l-ar primi in bragele Sale? Marele pictor olandez,
Rembrandt a reprezentat aceasta scend cu mare sensibi-
litate.

5 Pentru o lecturi aprofundata a acestei pilde va recomanddm Car-
tea fiului risipitor. O parabold biblicd in 6 lecturi pentru omul con-
temporan, editor diacon loan Ic jr., Deisis, Sibiu, 1998.



494 ANEXE

«Tatal nostru» este in pericol sa fie banalizata
in rugaciunea cotidiana a crestinilor moderni. in Bise-
rica din vechime, rugiciunea era predatd si explicatd
adultilor, catehumenilor, care se pregiteau sd primeasca
Botezul, pregitire care se prelungea mult timp dupd
increstinarea proriu-zisa. Abia dupa un drum lung de
cautare si convertire profunda a inimii, Dumnezeu se
descopera ca Tata. Atata vreme cét inima este inchisa,
acest cuvant Tatd nu ajunge pe buze. Cand Dumnezeu
este departe, cum s te rogi cu adevérat?

lisus cunoaste, insa, slabiciunea noastra, «El
cerceteaza inimile si rarunchii», spune Scriptura. Inde-
lunga ucenicie a rugdciunii strabate Evangheliile. Aceasta
este invatatura Duhului Insusi care ni se comunica putin
cte putin, prin molipsire, prin preaplin. Rugéciunea care
urca fara incetare in Iisus, acesta este ceea ce existd in El
mai viu, mai profund si mai personal. Aceasta rugaciune
se numeste Duh.

Duhul este in lisus ca un izvor de apa vie care
cheamd cu neincetate suspine, in El, numele Tatilui:
Avva. Acelasi izvor este si in noi dar, innédbusit, poluat
de pacatele noastre, nestiintele si refuzurile noastre (Ioan
7, 37-39). «Da-ne noud intotdeauna aceastd apa» spunem
impreund cu samarineanca la fantana lui Iacov (Ioan 4,
15), da-ne Duhul Tau. lisus ne fagaduieste venirea Du-
hului Tatdlui. Dumnezeu, scrie Sfantul Pavel, «pentru
cad sunteti fii, a trimis pe Duhul Fiului Sau in inimile
voastre, care strigd: Avva, Parinte!» (Galateni 4, 6). De
la Cincizecime, Duhul Sfant raméne in lume ca o apa
vie, care potoleste setea noastra de Dumnezeu, ca un foc
care aprinde si lumineaza fiinta noastrad: «foc am venit
sa arunc pe pamant si cit as vrea sa fie aprins acum!»
(Luca 12, 49).

Duhul lui Iisus ne intredeschide inima Domnului,
ne dezviluie vapaia iubirii care arde intr-insa. Viata Bise-



INITIERE IN RUGACIUNE 495

ricii este in intregime o chemare neincetata catre Duhul
ca sd vind §i s salasluiasca in noi. Numai atunci cand
Dubhul este prezent in comunitatea euharistica, care este
Biserica, dupa sfintirea péinii i a vinului, «indrdznim cu
incredere si fara de osanda sa chemam, Tata, pe Dumne-
zeul cel ceresc §i sd zicem»: Tatél nostruy.

In Biserica, rugéciunea lui lisus «Tatal nostru»
se largeste la toata suflarea omeneasca, care giseste
adapostire in inima Stapanului. In Duhul lui lisus Care
ramane in Bisericd, intr-o permanenta Cincizecime, oa-
menii redescopera iubirea frateasca. Iubirea omeneasca,
chiar deformatd, este un reflex, adeseori inconstient, al
iubirii lui Dumnezeu. Singur «Dumnezeu este iubire»
(1 Ioan 4, 8, 16). Vom descoperi mai departe exigentele
iubirii lui Dumnezeu fata de fratii nostri.

Tatil nostru. Atunci cand aceastd chemare se
inalta din inima omului, acesta isi redescopera adevarata
identitate. Tot omul, fara exceptie, a fost creat pentru a
fi un fiu al lui Dumnezeu, fiu unic, iubit, dupa chipul si
asemanarea Unicului, a Preaiubitului Sau Fiu. De aceea
iubirea lui Dumnezeu nu cunoaste margini. Evanghelia
lui lisus Hristos este ca o mreaja pe care Dumnezeu o
aruncd asupra lumii pentru a readuce pe oameni la viata
cea adevarata. Trebuie sa ne reamintim, de asemenea, ca
rugidciunea Tatal nostru a fost rostitd mai intai de Iisus
Insusi impreuna cu ucenicii Sai. Dumnezeu este totdeau-
na prezent in aceasta rugaciune, care este, in chip deo-
sebit, una comunitara si ecleziald, si este intotdeauna o
prelungire citre oamenii tuturor timpurilor a rugaciunii
Fiului Unic.

Tatdl nostru care esti in ceruri (Matei 6, 9). In
Evanghelia de la Luca, formularea este mai concisa, dar
mai vioaie: «Tatd» (Luca 11, 2). N-are rost sd ne mirdm



496 ANEXE

de micile diferente dintre Evanghelisti. In rugiciunea
de obste, Biserica a preferat formularea data de Sfantul
Evanghelist Matei. Totusi, si formularea Sfantului Luca
este de la fel de veche. Este probabil ca lisus sa fi comu-
nicat frecvent ucenicilor Sai cuvintele rugaciunii citre
Tatal, fie in chip direct, cum vedem in Evanghelii, fie co-
municand si dezvoltand rugéciunile iudaice traditionale.
Deosebirile de formulare sunt, asadar, firesti si chiar ne-
cesare intr-un invatdmant viu §i continuu.

Tatil nostru care esti in ceruri. Este modul
obignuit al lui lisus de a se adresa Tatalui. Nu trebuie si
vedem in aceasta o limitare a domniei Aceluia Care este
Facatorul cerului si al pamantului: «Al Domnului este
pamantul, zice Psalmistul, lumea si toti cei ce locuiesc
in ea» (Psalmul 23, 1).

Aceastd indicare a locasului ceresc al lui Du-
mnezeu este obignuitd in rugidciunea iudaicid. Ea este
utild i astdzi pentru a-l plasa pe om si lumea intreaga
in adevdrata lor perspectiva, aceea a unei relatii verti-
cale cu Cel care «locuieste in lumina cea neapropiati»
(1 Timotei 6, 16), dincolo de orizontul nostru pamantesc.
Evlavia iudaicd era si ramane foarte sensibild la ceea
ce se numeste transcendenta lui Dumnezeu, Fiinta Sa
care este mai presus de toate conceptiile, cuvintele si
intelepciunile omenesti.

Dar noutatea absoluta si radicala pe care o contine
invatatura lui lisus despre rugéciune, fata de cea iudaica
traditionald, este aceea ca distanta infinitd de la cer la
pamant a fost umpluta prin «coborarea» Fiului lui Dum-
nezeu pe pamant (Intruparea) si prin «urcarea» Fiului lui
Dumnezeu la Tatal (Inalfarea). De acum inainte, in lisus,
«Dumnezeu este cu noi» (Emanuel). «Dacid ma iubeste
cineva, va pazi cuvantul Meu si Tatal Meu il va iubi si
vom veni la el si vom face locas la el» (Ioan 14, 23).



INITIERE IN RUGACIUNE 497

In afara de asta, «cerul» este o chemare la o cres-
tere nesfarsita, neobosita, a omului spre a fi modelat dupa
chipul Sfintei Treimi: «Cetatea noastra este in ceruri»,
le scrie Sfantul Pavel Filipenilor (3, 20). Aceasta privire
indreptata spre cer este reamintirea vocatiei noastre, a
chemdrii noastre. «Sus sd avem inimile» rosteste preo-
tul in timpul Sfintei Liturghii, inainte de «prefacerea»
Sfintelor Daruri. Inaltarea inimilor inseamni intoarcerea
noastra la adevdrata si ultima patrie, la cer, care este in
noi, dupa un exil lung si dureros. Reintoarcerea la ce-
tatea vesnicd a imparatiei lui Dumnezeu nu inseamna
dispretuirea §i respingerea intregii existente pamantesti,
ci descoperirea Unicului necesar, a Comorii vietii noas-
tre, dupa care suspind inima noastra, care lumineaza in-
treaga noastra existenta si lucrarea noastra pe pamant.

C) INSTAURAREA IMPARATIEI
LUI DUMNEZEU

Sfinteascd-se Numele Tdu, vie impdrdtia Ta,
JSaca-se voia Ta, precum in cer asa §i pe pdmant

Spre deosebire de cererile urmatoare care exprima
sdracia si nevoile omului, aceste cuvinte pot fi intelese
la Tisus ca o rugaciune personala. in ele se rezuma, de
asemenea, rugiciunea iudaicd cu care lisus era hranit
inca din copildrie §i care urcd, in mod spontan, pe bu-
zele Sale. Rugéciunea iudaica traita de lisus, dar infi-
nit depasita de propria Sa rugiciune. Aceste trei cereri
aduna laolalta, in rezumat, intreaga Revelatie a Vechiu-
lui Testament: Sfintirea Numelui Domnului pe muntele
Sinai, prima realizare pamanteasca a imparatiei lui Du-
mnezeu, ciutarea voii lui Dumnezeu prin meditatie la
Legea dumnezeiasca.



498 ANEXE

Sfinteascd-se Numele Tiu

Descoperirea Numelui lui Dumnezeu, Sfintirea
Lui, acesta este mesajul fundamental al lui Dumnezeu
citre poporul ales: «Sa paziti poruncile Mele si sa le
pliniti», invata Legea lui Moise, «Eu sunt Domnul. Nu
veti pangiri Numele cel sfant al Meu, ca si fiu Eu sfant
intre fiii lui Israel» (Levitic 22, 31-32).

Numele lui Dumnezeu, este profanat prin neas-
cultarea si infidelitatea poporului, Mireasa pe care Dum-
nezeu a ales-o si a iubit-o. Prin schimbarea inimilor oa-
menilor, Domnul Isi sfinteste Numele: «Voi sfinti numele
Meu cel mare care a fost pangérit printre neamuri... va
voi scoate dintre neamuri... v voi da inima noua... i veti
fi poporul Meu si Eu voi fi Dumnezeul vostru» (Iezechiel
36, 20-28).

Numele Iui Dumnezeu face una cu persoana
pe care El o desemneazd, pe care El o face cunoscuta.
Atunci cdnd Dumnezeu Se descoperd, El isi dezvaluie
Numele Sau. A lduda si a slavi pe Dumnezeu inseamné a
preamari Sfantul Sdu Nume in singurul templu adevarat
de slavire a lui Dumnezeu care este inima omului. Dar
Numele lui Dumnezeu este inefabil. Inima omului nu
L-ar putea cuprinde, dacd Dumenzeu Insusi nu L-ar fi pus
acolo, daca inima omeneascid a Dumnezeului faicut Om
n-ar fi devenit, odata pentru toti, receptaculul prezentei
dumnezeiesti: «In El, ne spune Sfantul Apostol Pavel,
locuieste trupeste toatd plinatatea dumnezeirii» (Colo-
seni 2, 9).

Triplu si unic este Numele lui Dumnezeu care
irumpe din Revelatia Evangheliilor:

1. «Aritat-am Numele Tau oamenilor» (Ioan
17, 6-26). Mai inainte de toate, Numele Tatélui, Avva,
deopotriva intim si inefabil, pe care il rosteste mereu
Iisus si il suspina Sfantul Duh in inima Sa, este, astfel,
prima noutate a Revelatiei lui lisus facuta ucenicilor si,



INITIERE IN RUGACIUNE 499

prin ei, lumii.

2. A vorbi astfel Tatalui, a te intoarce cétre El
cu o astfel de incredere inseamna a te arata pe tine co-
pil si fiu. Numele Tatdlui se reveleazd in Numele lui
lisus, «Dumnezeu mantuieste», Acela pe Care ingerul
il vesteste Fecioarei din Nazaret, Acela pe care Maria
il murmura in inima sa, ascultind viata cea noud care
incolteste si creste in pantecele ei, Numele lui lisus pe
care 1l va striga fara incetare pand la chinurile de pe
Golgota, Numele Fiului sdu si al Dumnezeului siu, Nu-
mele inaintea caruia «tot genunchiul sa se plece, al ce-
lor ceresti si al celor pamantesti si al celor de dedesubt»
(Filipeni 2, 10). Numele lui Iisus este Numele Domnului
Preamdrit prin care Apostolii sdvarsesc minuni, pe care
il marturisesc toti martirii, murmurandu-1 pana in clipa
mortii. Primii crestini erau numiti «aceia care cheama
Numele Domnului» (Faptele Apostolilor 9, 14-21; 1
Corinteni 1, 2).

3. Numele divin este plin de Duhul Sfant, Méan-
gaietorul, Cel intru Care orice cuvant, orice nume se face
viu, adevarat.

Numele lui Dumnezeu este o lumina care ma atin-
ge in adancul fiintei mele. El ma trezeste si-mi da viata.
Numele Tau Doamne este Dreptate, Iubire, Intelepciune,
Mangdiere, Pace, Sfintenie, Lumina, Blandete. Cand iti
slavesc Numele, inima mi se lumineazi si se umple de
razele Soarelui Dreptatii. Viez si trec fara piedica apele
negre ale mortii:

«Pentru Numele Tau Doamne, daruieste-mi viata
intru dreptatea Ta, scoate din necaz sufletul meu... Céci
eu sunt robul Tau» (Psalmul 142, 11-12).

Biruitorul aude, de la cel céruia i s-a descoperit
Apocalipsa, cuvintele Duhului Sfant adresate Bisericilor:
«Voi scrie pe el Numele Dumnezeului meu... Numele cel
nou pe care il port... si Numele Sau, Eu nu-1 voi sterge



500 ANEXE

din cartea vietii» (Apocalipsa 3, 12, 5).

Sfinteascd-se Numele Tiu

Din adéancul inimii noastre sa se ridice fara ince-
tare aceastd rugaciune. Odata cu omul, intreaga faptura
lauda si cheama pe Creatorul ei. «Toata suflarea sa laude
pe Domnul». Omul trebuie si invete iarasi graiul laudei.
In Iisus, inima omeneasca a impacat pamantul cu cerul:
«Tatd, aratat-am Numele Tau oamenilor pe care Mi i-ai
dat Mie din lume» (Ioan 17, 6). Eu Te-am preamarit pe
Tine pe pamant; lucrul pe care Mi l-ai dat sa-1 fac, I-am
savarsity (Ioan 17, 4). In Iisus totul s-a implinit. In El a
fost restaurata sfintenia Numelui lui Dumnezeu.

Vie impdratia Ta

Poporul ales astepta venirea Impara;1e1 lui Dum-
nezeu la sfarsitul veacurilor. Cu cat incercarile erau mai
grele, cu atat se facea mai arzatoare nerabdarea de a veni
Imparaia lui Dumnezeu.

In Iisus, ne spun Sfintele Evanghelii, «imparatia
lui Dumnezeu s-a apropiat» (Marcu 1, 15). Pocaiti-va,
striga Sfantul lIoan Botezitorul, pociiti-vd, va spune
dupi el lisus, caci Imparatia lui Dumnezeu s-a apropiat.
Preamarirea Numelui Sdu inseamna a grabi venirea Sa,
a da pe fata prezenta Sa, a-L primi in inima noastra, a ne
supune Lui viata noastra, a ne supune Lui voia noastra.

Imparatia lui Dumnezeu, ins3, nu este lumea
aceasta, va spune lisus lui Pilat. «Jata, Imparatul vos-
truy va ironiza acesta din urma. Réstignirea lui lisus pe
stalpul infamiei va grébi ardtarea Imparatiei lui Dum-
nezeu: «Preamareste pe Fiul Tau, se roaga lisus Inainte
de Patima Sa, ca si Fiul Tau sa Te preamdareascéd». Pe
Cruce totul este implinit, «printul lumii acesteia a fost
aruncat afard». « Am vizut pe satana ca un fulger cdzand
din cer» (Luca 10, 18).



INITIERE IN RUGACIUNE 501

Imparatia lui Dumnezeu nu vine cu de-a sila :
«lata Fiul Meu pe Care L-am ales, Iubitul Meu, intru
Care a binevoit sufletul Meu; pune-voi Duhul Meu peste
El si judecatd neamurilor va vesti... Trestie strivitd nu
va frange si festila care palpaie nu va stinge» (Matei 12,
18-20), citand pe Isaia (42, 1-3). Imparatia lui Dumne-
zeu este inlduntrul nostru si se manifesta prin roadele
Duhului : blandetea, rabdarea, 1n¢elepc1unea dragostea
Duhul Insusi se intreaba: «Asupra cui ma voi odihni,
dacd nu asupra celui smerit, bland si a celui ce se teme
de cuvintele Mele» (Isaia 66, 2). Asadar, este evident ca
Imparatia lui Dumnezeu este a celor care au dobandit
Duhul Sfant: «Fericiti cei bladnzi cd aceia vor mosteni
pamantuly.

O varianta foarte veche a Evangheliei Sfantului
Lucainlocuieste cuvintele: «Vie imparatia Tay, prin cere-
rea urmatoare: «Vie Duhul Tau Cel Sfant asupra noastra
si sd ne curateascdy». Toate bunatatile imparatiei, intrea-
ga viatd dumnezeiasca a Sfintei Treimi se concentreaza,
se rezuma in venirea Duhului Sfant, a Mangéietorului.
Pe El il invocam in Liturghiile noastre i in rugéciunile
noastre cele mai profunde: «Trimite Duhul Tau Cel Sfant
peste noi §i peste aceste Daruri ce sunt puse inainte.

Faca-se voia Ta, precum in cer asa si pe
pamadnt

Gustand din rodul oprit din gradina raiului, omul
se departase de Dumnezeu, ii respinsese iubirea, opu-
sese voii lui Dumnezeu dorintele si iluziile omenesti. O
prapastie de netrecut se crapase astfel intre Dumnezeu si
om. Lumea s-a rupt de izvorul vietii, raiul a devenit un
loc pustiu (Isaia 4, 26) Dumnezeu Insusi a imbracat in
viziunea omului, imaginea unui despot atotputernic, indi-
ferent fata de suferintele lui. Vointa lui Dumnezeu apare
astfel sinonima unei legi absolute, implacabile, inumane,



502 ANEXE

in fata céreia omul se simte zdrobit sau se resemneaza
sau o respinge. Dusman sau mercenar, inima lui rimane
inchisa, Dumnezeu se afld departe, omul rimane orfan.
lisus reface si aratd in noi un chip al Tatalui care
iubeste cu iubire nesfarsita, ne intinde bratele Sale, nesu-
ferind sa vada creatia Sa mergand spre pieire. Voia Tatalui
este iubitoare, este viata si libertate. Viata intreaga a lui
lisus este un «da» neincetat in fata Tatdlui: «In Fiul lui
Dumnezeu, zice Sfantul Pavel, nu a fost da si nu, ci nu-
mai da a fost in El» (2 Corinteni 1, 19). In lisus, voia Sa
proprie se acorda totdeauna cu aceea a Tatilui: «..Nu
caut voia Mea, ci voia Celui care M-a trimis» (Ioan 5,
30). lisus refuza orice vointa proprie cu pretul sudorilor
de sange din Ghetsimani: «Faca-se voia Ta, nu a meay.

In suferinta si agonia lui lisus, vointa omeneasca
este aceeacare in intregime este omoratd, dar si vindecata,
regeneratd din interior prin puterea Sfantului Duh si iu-
birea Lui. Vointa noastra poate astfel s se identifice cu a
Tatilui, farad ca omul sa fie distrus sau strivit. Pe masura
ce Duhul lucreaza in inimile noastre, dobandim «gandul
care era si in lisus Hristos» (Filipeni 2, 5), vointa Sa,
inteligenta Sa, iubirea Sa, Duhul Sau. Ascultarea fatad
de Dumnezeu nu este constrangere, ci lege interioara si
evidenta a fiintei noastre, cea mai intima, cea mai libera,
cea mai iubitoare.

Atunci cand inima omului se deschide catre Crea-
torul sdu, pamantul intreg isi regaseste si el eliberarea,
este si el impacat. Omul este astfel un punct de sprijin,
o parghie pentru ca lucrarea Duhului sa se savarseasca
pe pamant.

Precum in cer, asa si pe pdmdint

Iatd din nou miscarea neincetata de coborare si
de urcare, intreaga chemare a omului consta in a unifica
aceste extreme ale creatiei, a impaca pamantul cu cerul,



INITIERE iN RUGACIUNE 503

a face pamantul transparent, usor §i luminos.

D) NEVOILE OMULUI PACATOS

Paiinea nostru cea spre fiintd dd-ne-o noud
astdzi si ne iartd noud greselile noastre precum si noi
iertdm gregitilor nostri. Si nu ne duce pe noi in ispitd
si ne izbaveste de cel viclean.

In cererile precedente, lisus ii introducea pe oa-
meni, fratii Sii, in preamarirea Tatalui, a Numelui Sau,
a Tmparatiei Lui, invatandu-i sa se lase in voia lui Dum-
nezeu, sd-si acorde voia lor cu aceea a lui Dumnezeu. De
acum inainte, lisus se identifici El Insusi cu oamenii,
astfel ca cererile lor esentiale se inaltd spre Tatal prin
propria Sa gura: «Tot ceea ce veti cere Tatédlui in numele
Meu, vi se va da voud». Iisus intra in nevoile oamenilor,
ia asupra Sa slabiciunile noastre, cunoaste fragilitatea
noastra. Mizeriile si pacatele noastre gasesc o rezonanta
nesfarsitda in inima Mielului, Care a luat asupra Sa
pacatele lumii: «Si ispitit fiind dupd aseménarea noastra,
afara de pacat» (Evrei 4, 15). Aceste trei cereri din urma
exprima in mod clar noutatea radicala a Evangheliei.

Paiinea noastrd cea spre fiintd dd-ne-o noud
astazi!

Traducerea actuald, zisd «ecumenica», a acestei
cereri a painii nu redd in mod satisfacator intelesul origi-
nar. Pdinea cea de toate zilele... Este, oare, pdinea zilnica,
produsul muncii si al trudei omenesti? Este, oare, vorba
de hrana paménteasci, de ceea ce omul are nevoie pen-
tru a se hrani, a se imbrica, pentru a exista? in sfirsit, sa
ne gandim, revenind din nou pe pamant, ca Biserica se
preocupd de adeviratele nevoi ale oamenilor, de hrana
lor zilnicd, de dreptatea sociala...

Ar fi o mare siracire a aceastei rugiciuni, dacd am
vedea in ea numai cereri pentru nevoile pamantesti. lisus



504 ANELXE

n-a inmultit El oare pdinile pentru a hrani multimea de
oameni flaménzi in pustie? lisus n-a prefacut El apa in vin
la nunta din Cana pentru a veseli inima oamenilor?

Sa citim cu atentie mare: Sfintele Evanghelii pen-
tru a descoperi sensul adanc pe care il da lisus painii.
Painea pamantului nu este singura nevoie a omului. [i-
sus respinge, in desertul Carantaniei, ispita pe care o
adreseaza Satan de a preface pietrele in péini: «Omul nu
traieste numai cu péine, ci cu tot cuvantul care iese din
gura lui Dumnezeu» (Matei 4, 4). Lacomiei primului om,
Fiul lui Dumnezeu ii raspunde cu postul. Foamea si setea
pe care le sufera lisus inseamna nevoia Sa fundamentala
de hrana dumnezeiasca: «Eu am de mancat o méancare
pe care voi nu o stiti... Mancarea Mea este si fac voia
Celui Care M-a trimis si sa savarsesc lucrul Lui» (loan
4, 32-34). in lisus, painea si voia Tatalui coincid.

Minunea cea mai materiald si cea mai «pa-
manteascd» pe care a savarsit-o lisus, aceea a inmultirii
painilor, este pentru lisus prilejul invataturii Sale celei
mai bogate si celei mai dense despre Painea vietii. Sa re-
citim cu atentie capitolul 6 al Evangheliei lui Ioan, verse-
tele 26-66. Nu suntem noi, oare, adeseori ca acei oameni
care-L cdutau pe lisus de jur imprejurul Marii Galileii,
«Ma cautati nu pentru ci ati vdzut minuni, ci pentru ca
ati mancat din paini §i v-ati saturat. Lucrati, nu pentru
méancarea cea pieritoare, ci pentru mancarea ce ramane
spre viata vesnicd, pe care v-o da voud Fiul Omului,
caci pe Acesta L-a pecetluit Dumnezeu-Tatal» (Ioan 6,
26-27). Urmarea acestei convorbiri arata ca «hrana care
raméne in veci» nu este nimic altceva decat viata lui Du-
mnezeu pe care ne-o comunica lisus, Pdinea vietii care
coboara din cer. «Eu sunt Painea cea vie, Care s-a pogo-
rat din cer. De va manca cineva din pdinea aceasta, viu
va fi in veci. lar painea pe care Eu o voi da pentru viata
lumii este Trupul Meu» (Ioan 6, 51).



INITIERE IN RUGACIUNE 505

Adevarata péine ridica, asadar, pe cel care se
hraneste cu ea la asemanarea cu Creatorul. In Euharistie,
péinea oamenilor devine hrana pentru nemurire; Pdinea
cereasca da viata trupurilor noastre si sufletelor noastre
perisabile.

Mai trebuie lamurit un cuvant: painea noastra cea
de toate zilele. Mai exact, este pdinea ce va si vie®, cea
de maine. Nu painea zilnica in sensul obisnuit al cuvan-
tului ci painea noastra de maine, adica aceea a Parusiei, a
Celei de a doua Venirii, a venirii Imparitiei lui Dumne-
zeu, painea vietii, Cuvantul lui Dumnezeu, voia Tatalui,
venirea Duhului Sfant. lisus Insusi spune de venirea Du-
hului, atunci cand le talcuia pentru prima oara ucenicilor
Sai rugaciunea Tatal nostru: «Deci dacd voi, rai fiind,
stiti sa dati fiilor vostri daruri bune, cu cat mai mult Tatal
vostru Cel din ceruri va da Duh Sfént celor care Il cer de
la El'» (Luca 11, 13).

Duhul Sfant recapituleaza in Sine toate nevoile
omenesti, in El nu e o deosebire intre cele spirituale si
cele pamantesti. Toate domeniile existentei pamantesti
sunt binecuvantate, toate nevoile sunt cunoscute, niciun
aliment nu este necurat. Totul este pentru om si omul este
al lui Dumnezeu: «Cautati mai intai Imparatia lui Dum-
nezeu si dreptatea Lui si toate celelalte se vor adduga
voua» (Matei 6, 33).

Da-ne noua astdzi painea cea de maine, painea
vietii, aceea a ospatului Imparatiei lui Dumnezeu, dar
aceasta cerere nu neglijeaza nimic din nevoile cotidie-
ne ale oamenilor. Ea cuprinde pdinea de fiecare zi si
toata binecuvintarea de astizi este astfel in joc, aceea a
existentei noastre cea mai obignuita si mai concretd. Ne-
voile noastre cele mai umile si ascunse sau necunoscute
sunt astfel satisfacute prin darul lui Dumnezeu: «Slava

¢ Parintele Rafail Noica propunea, in acelasi sens eshatologic si
euharistic, sintagma «pdinea zilei celei din veac» (n. trad.).



506 ANEXE

lui Dumnezeu, zicea Sfantul Irineu, este omul viu», omul
plin de Duhul lui Dumnezeu.

Si ne iartda noud gregselile noastre precum si noi
iertam gregitilor nogstri

Traducerea «ecumenicd» a rugaciunii Tatil nos-
tru ne spune: «Si ne iartd noua greselile noastre precum
si noi iertam gresitilor nostri». S& aprofundam intelesul
spre a gasi forma lui originara, a Cuvantului din Evan-
ghelii. Imaginea datoriei si a datornicului revine ade-
sea in parabolele Mantuitorului. Invatatura de aici este
dubla:

1. Toate faptele bune si stradaniile omului sunt
nesatisfacatoare in ele insele pentru a obtine de la Dum-
nezeu iertarea pacatelor. Pilda celui ce datora zece mii
de talanti ne este revelatoare (Matei 18, 23-35). Singu-
rul mijloc de a obtine iertarea la Judecata din urma este
acela de a ne pocai. Tatal ceresc, ne descopera lisus, este
Dumnezeul milei, Care a iubit lumea, Care nu doreste
moartea pacatosului, ci sa se intoarca si sa fie viu.

2. Conditia iertdrii noastre de catre Tatdl este
aceea de a ierta si noi celor ce ne-au gresit. lisus 1i invata
pe Apostolii Sai sa ierte celor ce le-au gresit, ba mai mult
sd iubeascd pe dugmani. Cu aceastd Invataturd suntem
in inima Evangheliei: iertarea greselilor este criteriul,
dovada adevaratei iubiri, a prezentei Duhului Sfant in
noi: «Fiti milostivi precum si Tatél vostru este milostiv»
(Luca 6, 36). lertarea greselilor este starea prealabild
necesara rugaciunii, starii jertfelnice a inimii noastre, ca
ofranda adusa lui Dumnezeu din partea propriei noastre
vieti. In clipa Jertfei supreme, a varsarii Sangelui Sau, Ii-
sus se roaga pentru calaii Sai: «Parinte, iarta-le lor, ca nu
stiu ce fac» (Luca 23, 34). Vom regasi aceleasi cuvinte in
gura Sfantului Stefan, primul martir, toemai atunci cand
isi va da sufletul sub durerea pietrelor: «Doamne, nu le



INITIERE iN RUGACIUNE 507

socoti lor pacatul acesta!» (Faptele Apostolilor 7, 60).

Omul are nevoie de iertarea lui Dumnezeu, ca sa
traiascd, deoarece pacatul separd pe om de Dumnezeu.
Dumnezeu inseteazd dupéd pocdinta omului, dupa dra-
gostea lui (parabola Fiului risipitor). «Da-mi sd beau».
«Da-mi inima tay». Unele scrieri vechi cuprind aceasta
cerere: «...Precum si noi iertat-am celor ce ne-au gresit».
Aceastd forma la timpul trecut a verbului aratd implini-
rea reald si precisda a unui act necesar pentru a fi iertat
de Dumnezeu, a intra in iubirea Lui si a primi darurile
Duhului Sfant. Acest lucru e valabil si se traiste in mod
special inainte de cuminecarea euharistica si de lauda
liturgica. lertarea pacatelor este actul necesar ce trebuie
savarsit mai intii pentru a putea intra in Imparatia Sfintei
Treimi pe care o inaugureaza Euharistia.

$i nu ne duce pe noi in ispitd, ci ne izbdaveste de
cel rdu

Literal, nu ne duce pe noi in ispitd, ci ne mantuies-
te de cel rau. Precizam ca in Evanghelia Sfantului Luca
nu este datad partea a doua a acestei rugéciuni.

Avem aici o cerere pentru a fi proniati, protejati.
Uneori suntem tulburati de cuvintele acestei rugdciuni
si inclinati s credem cd Dumnezeu Insusi ne ispiteste.
Sfantul Apostol Iacov ne previne sa nu cddem in aceasta
greseald: «Nimeni sa nu zicd, atunci cand este ispitit: de
la Dumnezeu sunt ispitit... El nu ispiteste pe nimeni» (Ia-
cov 1, 13). Nici un om nu este ferit de ispita, c}e sagetile,
de cursele celui rau, adica ale lui Satan. lisus Insusi ne-a
prevenit: «Simone, Simone, iatd Satan v-a cerut sd va
cearnd ca pe grau. Eu M-am rugat pentru tine ca sd nu
piard credinta ta» (Luca 22, 31-32). Nu e vorba aici de
micile tentatii zilnice, ci despre ispita fundamentald a
crestinului incadrat intr-o lume robita fiarei, in care chiar
credinta in Dumnezeu este pusd in discutie. Cu toa-



508 ANEXE

te acestea, aceasta incercare e necesard si Duhul Sfant
Insusi ne conduce la ispitire precum a condus pe lisus
in pustiu spre a fi ispitit de demon (Matei 4, 1). Aceasta
chemare a Tatélui prevesteste apropierea noptii Patimi-
lor, durerea de a fi parasit, pe care si lisus o va cunoaste
atunci cand va apdsa asupra sa toatd singurétatea, toata
grozdvia raului. lisus 1i pregiteste pe ucenici pentru
aceasta ultima infruntare; dincolo de parasire si rene-
gare, ei vor descoperi iertarea §i iubirea nemarginita a
lui Dumnezeu.

La randul lor, credinciosii se alatura luptei Man-
tuitorului impotriva puterilor satanice care incd mai
stdpanesc lumea. Aceastd luptad este ucigatoare si fara
crutare, dar puterea de viatd a Mantuitorului inviat ne
ingaduie sa infruntdm vrajmasul a carui urd neimpécata
cautd s intineze frumusetea originara a creatiei lui Du-
mnezeu. Dacd lupta este necesard, daca ispita celui rau
este de neinlaturat, « Dumnezeu este credincios, El nu
va ingadui sa fiti ispititi mai mult decat puteti, ci odata
cu ispita va aduce si scdparea din ea, ca sa puteti rdbda»
(1 Corinteni 10, 13). Aceasta lupta a lui Hristos cere o
neincetatd veghere si incredere in puterea Duhului,
care este de viata datator trupurilor noastre de lut. «Fiti
treji, privegheati! Potrivnicul vostru, diavolul, umbla,
racnind ca un leu, cautand pe cine sa inghita, caruia stati
impotriva, tari in credinta, stiind ca aceleasi suferinte
indura si fratii vostri in lume» (1 Petru 5, 8-9).

Ucenicia, in vederea luptei supreme, se face zi de
zi, incepand cu lucrurile mici: «Cel ce este credincios
in foarte putin si in mult este credincios» (Luca 16, 10).
Biruinta lui Iisus asupra fortelor raului are loc pe Cru-
cea rusinii. La randul nostru, Duhul lui Dumnezeu ne
vorbeste: «...Fii credincios pana la moarte si iti voi da
cununa vietii» (Apocalipsa 2, 10).



INITIERE IN RUGACIUNE 509

E) DOXOLOGIA FINALA SAU LAUDA

SFINTEI TREIMI

Cd a Ta este impdrdtia si puterea §i slava, in
vecii vecilor, Amin.

Acest text este o «lauda liturgicd» a primelor
generatii de crestini, mogtenitd de la evlavia iudaica. El
ne readuce la punctul de plecare al studiului nostru des-
pre rugaciunea Tatal nostru. Preamarirea Sfintei Treimi
(Liturghia ortodoxa foloseste o formula trinitara: Ca a Ta
este imparatia si puterea si slava, a Tatélui si a Fiului si a
Sfantului Duh...) este punctul de plecare si punctul culmi-
nant al rugéciunii crestine. Ea sustine vietuirea noastra,
acoperd cererile noastre. Prin ea faptura isi exprima
iubirea, preamarirea lui Dumnezeu. Aceste laude erau
obignuite in Biserica primara, asa cum ne di marturie
bogatd cartea plina de simboluri ascunse a Apocalipsei,
care cuprinde formule liturgice folosite in Bisericile din
Asia Mica. Gasim texte graitoare despre cinstirea «Celui
ce este pe tron si a Mielului» din partea féapturilor.

«S1 toatd faptura care este in cer §i pe pamant si
sub pidmant si in mare si toate cate sunt in acestea le-am
auzit zicand: Celui ce sade pe tron si Mielului fie bine-
cuvantarea si cinstea si slava si puterea in vecii vecilor!»
(Apocalipsa 5, 13; 7, 12; 11, 15 etc).

Concluzia Rugaciunii Tatal nostru se incadreaza
bine in aceastd traditie liturgica. Daca ne amintim de
locul privilegiat pe care il ocupa rugédciunea Tatal nostru
in desfasurarea Sfintei Liturghii, anume intre sfintirea
Darurilor si impartasire, vom intelege cd aceasta formula
de preamarire, laudd mai ales Venirea Imparatiei lui Hris-
tos pe care o impartaseste impreuna cu Tatal si cu Duhul
Sfant. Venirea Sfantului Duh in timpul Sfintei Euharis-
tii face prezenta incd de acum Impdratia dumnezeiasca.
La sfirsitul veacurilor, Domnul nu va face decat sa arate
impératia Sa.



510 ANEXE

Puterea si slava reprezinta strdlucirea de negrait
a prezentei imparatesti a lui Hristos in lume. In prezent,
puterea lui Dumnezeu este in mod voit limitatd de vointa
omului. Dumnezeu nu-1 sileste pe om sa-L iubeasca. Sin-
gura putere cu care inima mea se poate deschide harului
si luminii lui Dumnezeu este iubirea.

Slava lui riméane inca ascunsa in trupurile noastre
de lut. A da slavd lui Dumnezeu inseamnd a maérturisi
puterea Lui, in unicul loc in care Dumnezeu nu vine
fara voia noastra, anume in inima noastri. Dumnezeu
acoperd pe om cu lumina Sa, il face sa participe la dum-
nezeiasca viatd, il face mostenitor al Imparétiei.

Biserica lui Hristos este locul, prin excelenta,
al prezentei dumnezeiesti, al comuniunii treimice ofe-
rite oamenilor, Imparatia lui Dumneazeu vine datorita
rugdciunilor si nevointelor sfintilor. Suntem chemati
sd participam la impéaratie incd de acum. Amin-ul
comunitatii, dupa «Tatél nostru», adevereste da-ul nos-
tru neconditionat la Venirea lui Hristos intru puterea
Duhului spre oamenii timpului nostru.



POSTFATA

30 de ani de la aparitia Catehismului
«Viu este Dumnezeu»
sau
Catehismul filocalic

«Atunci cind Dumnezeu S-a intrupat si S-a ficut om, El a
recapitulat in El insusi lungul discurs al oamenilor,
dindu-ne mintuirea intr-un rezumat (compendium)»
(Sfantul Irineu al Lyonului, Demonstratia propovaduirii
apostolice 111, 18, 3)

A
In anul 1979 apérea la Paris un catehism!, intitulat «Viu

este Dumnezeuy, alcatuit de citre un grup de crestini
ortodocsi, care fructificau astfel o experienta catehetica
a credinciosilor din Franta, al caror mentor era Parintele
Cyrille Argenti? (1918-1993). Cartea purta trei cuvinte in-
sotitoare ale vladicilor ortodocsi Meletie si Antonie si al

' Dieu est vivant. Catéchisme pour les familles par une échipe de
chrétiens orthodoxes. Lettres de Mgr. Meletios et Mgr. Antoine,
Préface d’ Olivier Clément, Les Editions du Cerf, Paris, 1979, 500p.

2 Arhimandritul Cyrille Argenti a fost cel care a intemeiat pa-
rohia ortodox& greacd Sfantul Irineu din Marsilia, devenind un
mare misionar, un adevarat calugar in cetate, fiind implicat in mod
special in domeniul catehezei, fapt evocat cu ocazia simpozionului
dedicat personalitatii sale in anul 2003, la Marsilia si Paris. Vezi
SOP (Service Orthodoxe de Presse) 294, ianuarie 2005. Aspectele
specifice ale lucrarii sale in domeniul catehezei au fost prezentate
de catre mebrii grupului Catechése orthodoxe, in fapt autorii cate-
hismului «Viu este Dumnezeu».



512 PoSTFATA

teologului francez Olivier Clément®(1921-2009), dovedin-
du-se din capul locului rodul unei ortodoxii care-si trdia
majoratul catehetic intr-un Occident tot mai secularizat si,
prin aceasta, mai descrestinat. Acest catehism s-a nascut
din Intalnirea unor experiente catehetice realizate in ca-
teva parohii ortodoxe din Paris §i Marsilia, autorii fiind
de origine rusd, greaca, dar si francezi pur-sange, conver-
titi la ortodoxie, coordonati de Parintele Cyrille Argenti,
parohul bisericii grecesti din Marsilia, un preot cu o bogata
experientd si o autenticd vocatie cateheticd, implicat in ca-
drul Fratie Ortodoxe din Europa occidentala. Cu alte cu-
vinte, catehismul s-a ndscut din comuniunea euharistica
a unei ortodoxii deschise, neconfesionaliste, neincreme-
nita in etnicisme identitare*, unind cele doua dimensiuni,
fraternd si paternd, intr-o Biserica dinamica, obligata sa-

* Olivier Clément a crescut intr-un mediu indiferent, nefiind bote-
zat i neprimind nici o educatie religioasd. Provine din parinti protes-
tanti si catolici, care, schimband mai multe religii, au ajuns la idola-
trie si la ideologia socialist ateistd. Cand, tanar fiind, problematiza
in jurul ideii de moarte, i s-a raspuns cd moartea este ,,nefiinta”, iar
in liceu, profesorul le explica elevilor ca Hristos nu a trait vreodata
si cd ar fi doar un mit. Prin Vladimir Lossky a intdInit pentru prima
data Ortodoxia, citind cartea Teologia Misticd a Bisericii Ortodoxe
de Rasarit. Capitolul despre asemanarea omului cu Dumnezeul
Treime 1-a impresionat. Tot atunci l-a citit pe Dostoievski si pe Ber-
diaev. La un moment dat a cumparat un triptic cu icoana lui Hris-
tos, a Maicii Domnului si a lui loan Botezatorul de la un anticar din
Paris §i a inceput s se roage foarte des. « Atunci Hristos a sosit §i m-a
gasit, iar eu L-am urmat”, marturiseste el. “Am pus in parantezi tot
ce stiam despre religii §i i-am incredintat viata mea. Am hotarat sa
devin cregtin, dar crestin ortodox, influentat de Lossky si de Parinti,
pe care acesta 1i preda cu o mare claritate”. A predat multi ani Istoria
Bisericeasci la Institutul Teologic Sfantul Serghie din Paris. A trecut
la Domnul in 15 ianurie 2009.

4 Folosirea acestei sintagme nu inseamna o depreciere a etnicului
ci, dimpotriva, o apreciere a unei etnicitati euharistice care deschi-
de etnicul §i pe verticala si pe orizontala, lui Dumnezeu si celorlalte
neamuri.



POSTFATA 513

si defineasca conturul intr-un mediu pluralist. Autorii nu
banuiau atunci ca aceasta carte va deveni cel mai apreciat
catehism ortodox din perioada moderna, fiind tradus ul-
terior in mai multe limbi® si asumat nu doar de diaspora
ortodoxa occidentala, ci si de multe dintre Bisericile Orto-
doxe din Europa de Est, dupa caderea comunismului.

«Viu este Dumnezeu» a fost astfel unul dintre pri-
mele catehisme ortodoxe aparute in Romania dupa de-
cembrie 1989. Parintele Constantin Galeriu, profesorul de
Catehetica si Omiletica de la Bucuresti, I-a editat® pentru
prima datéd in limba romand, in atmosfera de confuzie si
neasezare in care se afla lumea roméaneasca de atunci, in
primii ani dupé caderea regimului dictatorial, printre mi-
neriade §i mitinguri. Asa cum a putut fi editat el la acea
vreme, pe hartie de ziar si cu icoane reproduse alb-negru,
catehismul si-a facut datoria pentru generatia celor ce erau
studenti in anii "90 §i nu numai. Intr-un fel, el devenit
catehismul generatiei care facea trecerea de la ateismul
comunist la libertatea civila si religioasa.

Au trecut, iatd, 30 de ani de la aparitie si, in con-
textul maturizarii progresive a unei congtiinte catehetice
si al initierii unor proiecte catehetice parohiale la nivelul
ortodoxiei romanesti, am socotit cd este momentul potrivit
al unei noi editii in limba roména a acestui catehism, o
editie care sd omagieze, prin calitate, atat intentia autorilor
francezi, cat si pe aceea a primului editor in roména. In
acest sens, cu binecuvantarea si incurajarea IPS Andrei,

> Pomenim aici doar succesul editiei germane Gott ist lebendig.
Ein Glaubensbuch der orthodoxer Christen iiberstzt von Ines Kal-
lis, mit einem Geleitwort der orthodoxen Bischéfe in Deutschland,
einem Vorwort von Anastasios Kallis und einer Einleitung von Oli-
vier Clément, Theophano Verlag, Miinster, 2002.

¢ Viu este Dumnezeu. Catehism pentru familie, realizat de cdtre
o0 echipd de cregtini ortodocyi, traducere in limba roména Parintele
Constantin Galeriu si Aurel Brosteanu, Harisma, Bucuresti, 1992,
488 p.



514 PoSTFATA

Arhiepiscopul Alba Iuliei, una dintre marile constiinte
catehetice din BOR, am purces la realizarea acestei editii
a doua in romana a catehismului ««Viu este Dumnezeuy,
care cuprinde o noua traducere, imbunitatita, in primul
rand, prin identificarea tuturor pasajelor, mai mici sau mai
mari, omise in prima editie, dar si prin calitatea limbii si,
in al doilea rand, prin repertoriul iconografic selectat pen-
tru ilustrare. Am incercat s redam ideea initiald a unui
catehism frumos, asemenea unei catedrale sau a unui ico-
nostas care sa invite prin frumusetea lui la descoperirea
Tainei pascale pe care o cuprinde.

Reeditarea catehismului «Viu este Dumnezeu» intr-
un vesmant iconografic si logosic innoit este un prilej feri-
cit de omagia deopotriva pe Parintele Cyrille Argenti §i pe
Olivier Clement, teologul pascal al perioadei postmoderne,
trecut la Domnul chiar in timpul pregatirii finale a acestei
editii i, nu in ultimul rand, pe harismaticul Parinte Galeriu,
cel cu inima si gurd de apostol in anii din urma. Consi-
derdm si noi, impreund cu primul editor romén, pomenit
mai devreme, ci acest catehism este un dar binecuvantat al
crestinilor ortodocsi din Marsilia pentru cei din Romania,
locul de bastina al Sfantului Ioan Cassian (360-435), ale cé-
rui moaste strajuiesc vechea lor cetate.

In acelasi timp, metoda catehetica folosita in cadrul
acestui catehism, prin recuperarea pedagogiei Bisericii ne-
despartite, a unei preeminete a frumusetii, a tipologiei bibli-
ce si liturgice patristice, a muzicalitatii hristologice a Jertfei
si indumnezeirii euharistice, constituie o pledoarie pentru
regésirea acelui geniu crestin al unui Orient-Occident al
sintezei intre inteligenta si taind, intre vechi si nou, pe care
Parintii Bisercii l-au faurit si pe care se cuvine sa-1 redes-
coperim astazi. Desi presupune, de multe ori, o credintd
implicita, catehismul «Viu este Dumnezeu» este o invita-
tie la impreuna-savurarea Cuvantului Vietii, facuta cate-
hetilor, preotilor, parintilor, copiilor, tinerilor, studentilor



POSTFATA 515

si tuturor celor care doresc sd-si asume Botezul si cre-
dinta pe care el se intemeiaza: prezentarea cateheticd a
Patimilor si a invierii Domnului este pusa astfel imediat in
legétura cu prezentarea Botezului nostru si a increstinarii
fiecaruia ca patrundere a Tainei pascale §i cinzecimice a lui
Dumnezeu in noi ingine, ca Pasti si Cincizecime personale,
perpetuate prin Cincizecimea euharistica permanenta a Bi-
sericii. Facem aceasta invitatie cu congtiinta adevarului
marturisit in motto-ul acestei postfete: Hristos este ca-
tehismul nostru!

Pirintele Ioan NicoLAE’

7 Joan Nicolae este, de aceastd dat3, numele editorial al Pr. lector
dr. Jan Nicolae, titularul catedrei de Cateheticd §i Omiletica din
cadrul Facultitii de Teologie Ortodoxa de la Alba lulia.






CUPRINS

Urgenta pastorala a catehizarii/ §
Prefata/ 10
Metoda si scopul urmarit/ 16

PARTEA I: Nasterea Domnului nostru Iisus Hristos
De la Vechiul Adam la Noul Adam/ 17

Cap. [: Chipul lui Dumnezeu: creat, cazut si restaurat/ 19
Cap. II: De la cadere la speranta: lov/ 33
Cap. I1I: Noul Adam: Intruparea/ 41

PARTEA A II-A: Botezul Domnului nostru lisus
Hristos

De la Avraam la lisus: Asteptarea §i
Recunoasterea Hristosului lui Dumnezeu/ 61

Cap. I: Asteptarea mesianicad/ 63
Cap. II: Recunoasterea lui Hristos Dumnezeu/ 75

PARTEA A III-A: Schimbarea la Fata a Domnului
Cine este Dumnezeu?/ 89

Cap. I: Teofaniile Vechiului Testament/ 90
Cap. II: Schimbarea la Fata/ 101

PARTEA A TV-A: invi;ﬁtura Domnului lisus Hris-
tos: vestirea Imparatiei
De la Vechiul Legamant la Noul Legamant/ 119

Cap. I: Vechiul Legamant/ 121

Cap. II: De la Vechiul la Noul Legdmant/ 130
Cap. III: Noul Legamant/ 137

Cap. I'V: Sangele Noului Legamant/ 167



Cap. V: Evrei si Crestini/ 170
PARTEA A V-A: Crucea si Invierea/ 179

Cap. I: Taina Crucii vestitd in Vechiul Testament/ 181
Cap. II: Patimile Domnului/ 198

Cap. I1I: Invierea/ 247

Cap. IV: Invierea noastra prin Botez/ 263

PARTEA A VI-A: inélgarea si Cincizecimea
Era cea noud: Biserical 275

Cap. I: Inaltarea/ 279 i

Cap. II: Icoana si Troparul Inaltarii / 284

Cap. III: Duhul Sfant in Vechiul Testament/ 289

Cap. IV: Duhul Sfant Vestit in Evanghelii/ 293

Cap. V: Anti-Cincizecimea: Turnul Babel/ 299

Cap. VI: Cincizecimea/ 302

Cap. VII: Biserica/ 307

Cap. VIII: Taina dumnezeiestii Euharistii: origine, in-
stituire, sens/ 326

Cap. IX: Desfasurarea celebrarii liturgice a Euharistiei/ 330
Cap. X: Taina si Preotia Lui Hristos si a Bisericii/ 347
Cap. XI: Taina Mirungerii: Cincizecimea Personala sau
preotia imparateasca a laicilor sau mirenilor/ 351

Cap. XII: Hirotonia episcopilor, preotilor si diaconilor/ 355
Cap. XIII: Sfintirea casatoriei sau cum devine caminul
conjugal celuld a Trupului lui Hristos/ 363

Cap. XIV: Bolile méadularelor Trupului lui Hristos si
vindecarea lor/ 368

Cap. XV: Concluzie/ 386

PARTEA A VII-A: A Doua Venire a Domnului nos-
tru lisus Hristos si viata viitoare/ 389

Introducere/ 392
Cap. I: Cele doua veniri ale Domnului/ 394
Cap. II: Asteptarea celei de a doua veniri: privegherea/ 401



Cap. III: Semnele premergéatoare celei de a doua veniri/ 403
Cap. I'V: Sfarsitul lumii si facerea lumii celei noi/ 413
Cap. V: Invierea mortilor/ 417

Cap. VI: Timpul liturgic/ 426

Cap. VII: Viata in moarte/ 429

Cap. VIII: Judecata/ 437

Cap. IX: O incercare de eshatologie ortodoxa/ 445
Cap. X: Rugéciunea pentru morti $i comuniunea
sfintilor/ 452

Cap. XI: Adormirea Maicii Domnului/ 459

Cap. XII: Ierusalimul Ceresc/ 462

ANEXE: INITIERE IN RUGACIUNE/ 473

Postfata/ 511



c-da 28, nr. coli 32,5; format A5 - 61/86

Tipariti la Tipografia Arhiepiscopiei Ortodoxe
Alba lulia




[



	Urgenţa pastorală a catehizării
	Prefaţă
	Metoda şi scopul urmărit
	PARTEA I: Naşterea Domnului nostru Iisus Hristos - De la Vechiul Adam la Noul Adam
	Cap. I: Chipul lui Dumnezeu: creat, căzut şi restaurat
	Crearea lumii
	Facerea omului
	Căderea

	Cap. II: De la cădere la speranţă: Iov
	Cap. III: Noul Adam: întruparea
	Bunavestire
	Fecioara Semnului
	Rugăciunea «Bucură-Te, Mărie»
	«Măreşte, suflete al meu pre Domnul»
	«Isaie, dănţuieşte»

	Crăciunul


	PARTEA A II-A: Botezul Domnului nostru Iisus Hristos - De la Avraam la Iisus: Aşteptarea şi Recunoaşterea Hristosului lui Dumnezeul
	Cap. I: Aşteptarea mesianică
	Credinţa lui Avraam
	Lupta lui Iacov cu îngerul
	Ungerea lui David, simbol al lui Mesia
	Profeţiile

	Cap. II: Recunoaşterea lui Hristos Dumnezeu
	Ioan Botezătorul
	Botezul lui Iisus
	Arătarea Sfintei Treimi
	Icoana Epifaniei
	Troparul Epifaniei
	Icoana Sfintei Treimi
	Crezul


	PARTEA A III-A: Schimbarea la Faţă a Domnului - Cine este Dumnezeu
	Cap. I: Teofaniile Vechiului Testament
	Moise
	Rugul aprins
	Cea de-a doua Teofanie de pe Muntele Sinai

	Ilie

	Cap. II: Schimbarea la Faţă
	Lumina Taborului
	Vederea lui Dumnezeu
	De la Tabor la Golgota
	Arătarea Sfintei Treimi în Muntele Taborului
	Indumnezeirea
	Concluzie


	PARTEA A IV-A: învăţătura Domnului Iisus Hristos: vestirea împărăţiei - De la Vechiul Legământ la Noul Legământ
	Cap. I: Vechiul Legământ
	Decalogul

	Cap. II: De la Vechiul la Noul Legământ
	Viţelul de aur
	Poate fi rupt Legământul lui Dumnezeu
	Prevestirea Noului Legământ

	Cap. III: Noul Legământ
	Redescoperirea Pământului Făgăduinţei
	Vestea bună: venirea împărăţiei
	Împărăţia lui Dumnezeu descrisă în Predica de pe Munte (Fericirile)
	1. Cei săraci cu duhul
	2. Cei ce plâng
	3. Cei blânzi
	4. Cei ce flămânzesc
	5. Cei milostivi
	6. Cei curaţi cu inima
	7. Făcătorii de pace
	8. Cei prigoniţi pentru dreptate
	9. Când vă vor ocărî şi vă vor prigoni

	Calea împărăţiei
	Credinţa
	Vindecarea lunatecului
	Sluga Sutaşului
	Tâlharul de pe Cruce

	Noul Legământ şi îndumnezeirea omului

	Cap. IV: Sângele Noului Legământ
	Cap. V: Evrei şi Creştini

	PARTEA A V-A : Crucea şi învierea
	Cap. I: Taina Crucii vestită în Vechiul Testament
	Jertfa lui Isaac
	Mielul pascal
	1. Mielul pascal şi ieşirea din Egipt
	2. Mielul pascal în tra­diţia biblică
	a) Sărbătoarea Paştelui
	b) Isaia şi Mielul pascal
	c) Ioan Botezătorul şi Mielul pascal
	d) Ioan Evanghelistul şi Mielul pascal


	Semnul lui Iona
	Semnul Crucii în textele biblice

	Cap. II: Patimile Domnului
	Învierea lui Lazăr
	Intrarea triumfală în Ierusalim
	Ungerea din Betania
	Cina cea de Taină din Joia Mare
	1. Spălarea picioarelor
	2. Cina cea de taină
	3. Cuvântarea de despărţire
	4. Trădarea lui Iuda
	5. Agonia din Ghetsimani şi arestarea

	Interogatoriul lui Iisus
	1. Procesul evreiesc
	2. Lepădarea lui Petru
	3. Procesul roman

	Răstignirea
	Taina Crucii
	Cuvintele rostite pe Cruce
	Odihna lui Hristos în mormânt
	Epitaful


	Cap. III: Învierea
	Mărturiile
	Mormântul gol
	Vestirea învierii de către îngeri
	Arătările Celui înviat
	1. Arătarea către Măria Magdalena
	2. Arătarea către cei doi ucenici, spre Emaus
	3. Arătarea către Petru
	4. Ară­tarea către cei doisprezece
	5. Cea de-a doua arătare către Apostoli la Ierusalim
	6. Arătarea către şapte Apostoli
	7. Arătarea către cei unsprezece ucenici în Galileea
	8. Ară­tarea la mai mult de cinci sute de ucenici
	9. Arătarea către Apostolul Iacov
	10. Arătarea după patruzeci de zile: înălţa­rea


	Cap. IV: învierea noastră prin Botez
	De la Răstignirea şi de la învierea lui Hristos la Botezul nostru
	Vestirea Botezului în Vechiul Testament
	1. Apa este la originea vieţii
	2. Apa poate să inunde, să înnece şi să distrugă
	Potopul
	Trecerea prin Marea Roşie


	Botezul în Noul Testament
	1. Sensul cuvântului botez
	2. Convorbirea lui Iisus cu Nicodim
	3. Botezul lui Ioan şi Botezul lui Iisus

	Săvârşirea Botezului
	1. Lepădările
	2. Convertirea
	3. Sfinţirea apei botezului
	4. Întreita afundare
	5. Mirungerea
	6. împărtăşi­rea cu Trupul şi Sângele Domnului - Cuminecarea
	7. Asuma­rea personală a Botezului



	PARTEA A VI-A: înălţarea şi Cincizecimea - Era cea nouă: Biserica
	Cap. I: Înălţarea
	a) împărăţia lui Mesia
	b) încredinţarea unei misiuni
	c) Ves­tea îmbrăcării cu «putere de sus»

	Cap. II: Icoana şi Troparul Înălţării
	Cap. III: Duhul Sfânt în Vechiul Testament
	Cap. IV: Duhul Sfânt Vestit în Evanghelii
	Bunavestire
	Botezul
	Convorbirea cu samarineanca: darul lui Dumnezeu
	Sărbătoarea Corturilor: apa vie

	Cap. V: Anti-Cincizecimea: Turnul Babel
	Cap. VI: Cincizecimea
	Cap. VII: Biserica
	Ce nu este Biserica
	Ce este Biserica
	Biserica aşa cum pare şi cum ar trebui să fie
	Biserica, Mireasa lui Hristos
	1. în Vechiul Testament, Dumnezeu se prezintă ca logodnicul po­porului său
	2. în Evanghelii, Iisus Hristos este mirele
	a) parabola nunţii fiului de împărat
	b) parabola celor zece fecioare

	3. în Epistola către Efeseni, Biserica este arătată Mi­reasa lui Hristos
	4. în Apocalipsă, Biserica apare în străluci­re deplină: Ierusalimul Ceresc

	Biserica, Trupul al lui Hristos
	1. Dimensiunea cosmică a Trupului lui Hristos cel înviat
	2. Biserica este Trupul lui Hristos
	3. Euharistia face Biserica


	Cap. VIII: Taina dumnezeieştii Euharistii: origine, in­stituire, sens
	Cap. IX: Desfăşurarea celebrării liturgice a Euharistiei
	Învăţătura apostolilor sau Liturghia catehumenilor
	Săvârşirea Tainei («frângerea pâinii») sau Liturghia cre­dincioşilor
	1. Intrarea cea mare
	2. Anaforaua
	Prima parte: o ru­găciune de mulţumire adresată Tatălui
	a) preotul mulţumeş­te lui Dumnezeu pentru creaţie
	b) preotul aduce laudă Dum­nezeului Celui viu: cântarea Sfânt, Sfânt, Sfânt
	c) preotul mulţumeşte pentru răscumpărare

	Partea a doua: memoria­lul de mulţumire pentru lucrarea lui Hristos
	Anaforaua propriu-zisă

	Partea a treia: rugăciunea pentru pogorârea Sfân­tului Duh
	a) epicleza
	b) binecuvântarea sau sfinţirea celor adormiţi
	c) binecuvântarea sau sfinţirea celor vii


	3. «Afrânt»: frângerea
	4. «A dat»: împărtăşirea
	Tablou rezu­mativ al Sfintei Liturghii după Sfântul Ioan Gură de Aur


	Cap. X: Taina şi Preoţia Lui Hristos şi a Bisericii
	I. Taina lui Hristos - Taina Bisericii
	II. Preoţia lui Hristos - Preoţia Bisericii
	Preoţia lui Hristos
	Preoţia Bisericii

	Cap. XI: Taina Mirungerii: Cincizecimea Personală sau preoţia împărătească a laicilor sau mirenilor
	Cap. XII: Hirotonia episcopilor, preoţilor şi diaconilor
	Episcopul şi sinoadele
	1. Episcopul
	2. Sinoadele

	Preoţii
	Diaconii

	Cap. XIII: Sfinţirea căsătoriei sau cum devine căminul conjugal celulă a Trupului lui Hristos
	1. Ofranda
	2. Anamneză
	3. Epicleza
	4. Împăr­tăşirea

	Cap. XIV: Bolile mădularelor Trupului lui Hristos şi vindecarea lor
	I. Taina pocăinţei
	Pocăinţa în Vechiul Testament
	1. Păcatul regelui David
	2. Pocăinţa lui David
	3. Ierta�rea lui David

	Pocăinţa în Noul Testament
	1. Fiul risipitor
	2. Vindecarea paraliticului din Capernaum

	Taina Pocăinţei
	1. Metanoia
	2. Spovedania
	3. Iertarea sau dezlegarea de păcate
	4. Ospăţul euharistie


	II. Taina Sfântului Maslu

	Cap. XV: Concluzie

	PARTEA A VII-A: A Doua Venire a Domnului nos­tru Iisus Hristos şi viaţa viitoare
	Introducere
	Cap. I: Cele două veniri ale Domnului
	În Vechiul Testament
	1. Cartea lui Isaia
	2. Cartea profetului Daniel
	a) Prima vedenie
	b) A doua vedenie

	3. Profetul Zaharia
	a) Mesia umil şi pătimitor
	b) Hristos proslăvit şi atotputernic


	În Noul Testament

	Cap. II: Aşteptarea celei de a doua veniri: privegherea
	Cap. III: Semnele premergătoare celei de a doua veniri
	«Nu va rămâne aici piatră peste piatră..»
	«Vor veni mulţi în numele Meu care vor spune: Eu sunt Hristos»
	«Veţi auzi de războaie... foamete şi cutremure»
	«Vă vor da pe voi spre asuprire şi vă vor ucide...»
	«Înmulţirea fărădelegii..»
	«Această Evanghelie a împărăţiei se va vesti în toată lumea»
	«Întregul Israel se va mântui...»
	«Mai întâi se va da pe faţă omul nelegiuirii, potrivnicul...»

	Cap. IV: Sfârşitul lumii şi facerea lumii celei noi
	I. Sfârşitul lumii
	În Vechiul Testament
	În Noul Testament

	II. Lumea cea nouă

	Cap. V: învierea morţilor
	În Vechiul Testament
	În Noul Testament

	Cap. VI: Timpul liturgic
	Cap. VII: Viaţa în moarte
	Ce este moartea
	Omul după moarte în Psalmi şi Profeţi
	Moartea celor drepţi în Cartea înţelepciunii
	Viaţa veşnică în Noul Testament

	Cap. VIII: Judecata
	Cap. IX: O încercare de eshatologie ortodoxă
	Cap. X: Rugăciunea pentru morţi şi comuniunea sfinţilor
	Comuniunea sfinţilor

	Cap. XI: Adormirea Maicii Domnului
	Icoana Adormirii Preasfintei Fecioare Măria
	Liturghia Adormirii Maicii Domnului

	Cap. XII: Ierusalimul Ceresc
	În Vechiul Testament
	În Noul Testament
	În textele liturgice


	ANEXE: INIŢIERE ÎN RUGĂCIUNE
	Postfaţă

